
Università IUAV di Venezia

DIPARTIMENTO DI CULTURE DEL PROGETTO

Corso di Laurea Magistrale in Architettura

[A]TMOSFERA E ARCHITETTURA
Ricerca e Comprensione di uno Spazio Emotivo ​

Relatore
Mario Farina

Laureando
Leonardo Zonta
Matricola
292282

Anno Accademico 2020/2021





 
 

Indice 

 

3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

pag. 5 

 

pag. 9 

pag. 11 

pag. 21 

pag. 35 

pag. 51 

 

pag. 65 

pag. 67 

pag. 77 

pag. 85 

pag. 95 

 

pag. 117 

pag. 119 

pag. 121 

pag. 125 

pag. 127 

pag. 131 

pag. 137 

pag. 143 

 

pag. 147 

 

pag. 149 

 

pag. 163 



 
 

Indice 

 

4 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 
 

 

5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Structures of Landscape, Tippet Rise Art Center, Montana.  

Photo by: James Florio.1 

 

 
1 https://www.mascontext.com/events/mas-context-spring-talks-2021/radical-logic/ 



 
 

 

6 
 

 

Il seguente elaborato, frutto di una ricerca che spazierà lungo i meandri di disparate 

discipline, si propone di condurre un’analisi di non facile discernamento. Sin 

dall’infanzia, qualunque sia lo sviluppo che la biografia personale prenderà,  

l’inserimento in un contensto, o meglio ambiente, ha ed avrà un’impronta pesante 

sull’essere umano che contiene.  

 

A partire dalla delineazione dei caratteri di due terminologie fondamentali in una 

materia quale l’architettura, spazio e vuoto, esse verranno prese come base d’appoggio 

per un discorso complesso. Attraverso diversi autori, verrà esposta la motivazione per 

cui il legame tra queste parole sia tutt’altro che di semplice sbroglio; in esso è, infatti, 

contenuto un qualcosa che si fa ben più che generatore di significato. 

 

La ricerca in tal senso, ed i suoi sviluppi naturali, si faranno carichi di forza grazie alla 

dimostrazione di come usi e costumi di culture geograficamente e temporalmente 

differenti, abbiano però caratteri simili. Attributi questi che, come si vedrà, si fanno 

sostegno di una storia di non poco conto, che sorreggerà questi popoli.  

 

Riflettendo su quali siano gli sviluppi derivanti da un rapporto che si verifica tra uno 

sfondo e un soggetto, si paleserà una connotazione che diverrà cardine nel susseguirsi 

delle argomentazioni. La sfera emotiva, e il suo successivo mutamento verso quella 

psicologica, si farà portatrice di memorie, espressioni, sfumature e contenuti sociali, 

culturali e storici. Per raggiungere questo obbiettivo di non facile delineazione, saranno 

vagliati quei rapporti che si legano a queste tamatiche attraverso ideologie e testi 

inerenti al Taoismo, Buddhismo ed alle filosofie classiche, fino ad arrivare a figure 

relativamente recenti quali Hegel ed Heidegger. Giunti all’esplorazione delle emozioni 

quali canali di comunicazione, si focalizzarà l’attenzione sullo sbrigliamento delle 

motivazioni per cui esse si manifestano, e sul perché capirne le sfacettatura ne risulterà 

di fondamentale importanza. Verranno finalmente delineati i caratteri di un’atmosfera, 

la quale diverrà sinonimo di un apparato di concetti, manifestazioni e connessioni. E 

come appendice a quanto finora espresso, uno sguardo verso la psicologia diverrà di 

prezioso aiuto. 

 

 

Come un’opera teatrale, l’elaborato transiterà, per parti che funzionano solamente 



 
 

 

7 
 

poiché interdipendenti, attraverso diversi atti. Concluso il primo, si giungerà ad un 

dialogo ir-reale con l’architettura stessa, laddove gli esempi ed i loro ideatori si faranno 

presentatori di un concetto. Così come in precedenza, già dal passato sarà possibile 

cogliere importanti lezioni. Per questo motivo, superato il primo ostacolo in cui un 

collegamento a tutto quello che previamente era stato detto si farà necessario, 

l’elaborato diverrà portatore di voci antiche, sepolte letteralmente nella terra. 

Nuovamente si spazierà verso tematiche che riguardano l’oriente e le metodologie 

seguendo le quali l’uomo si relaziona allo spazio che lo contiene, per, infine, arrivare ad 

un brusco capovolgimento di segno in chiave moderna. Questa seconda parte si 

concluderà dando la parola a tre opere architettoniche, che oltre a comunicare attraverso 

le loro immagini, diverranno il mezzo attraverso cui tre, corrispondenti, personalità 

metteranno in mostra il loro pensiero. Pensieri che, aderenti alle tematiche affrontate, 

saranno immobili se messi in discussione, poiché pronunciati direttamente dalla loro 

fonte. 

 

Obiettivi di questa esplorazione sono certamente la comprensione delle tematiche 

proposte, come un regesto di una storia anche non trascritta, che sempre è stata al nostro 

fianco, ed una raccolta di dimostrazioni interdisciplinari che su di esse si appoggia. Ciò 

per solcare sia un ulteriore segno a favore dell’importanza di questi caratteri nella 

materia architettonica e non solo, sia per una ricerca personale, con la speranza che 

possa essere estesa altrui. Per questo motivo si giungerà, come ultimo atto, ad un 

tentativo, goffo ed inesperto, di realizzazione. Ossia, seguendo gli esiti di un percorso 

che prevede una letterale infinità di diramazioni, verrà presentato un progetto che nasce 

con l’intento di racchiudere quanto appreso. Germoglia [A]tmosfera, portatore di spazi 

emozionali e di tutte le possibilità da essi derivanti. Una fragile leva che tenterà, nel suo 

piccolo, di aprire le porte ad una sensibilità maggiore verso questi temi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

8 
 

 



 
 

 

 

 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kenninji (建仁寺) Temple, 1202, Kyoto; interno. 

«Juan Navarro Baldeweg […] raccontò che il tempio giapponese si era depositato nella sua memoria 

come una serie di spazi chiusi, di recinti, e […]ci fece partecipi di come questa sequenza di limiti avesse 

costituito nella sua opera una forma e un modo di vedere le cose.»1 

 
1 F. Espuelas, El clareo en el bosque. Reflexiones sobre el vacìo en arquitectura, Fundacìon Caja de 

Arquitectos, Barcelona 1999; trad. it. di Melotto B., Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, 

Christian Marinotti Edizioni, Milano 2004, p. 6. 



 
 

 

 

 

10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

11 

 

 

 

 

Uno dei primi, se non il vero primo problema che un architetto si trova ad affrontare 

durante le prime fasi della progettazione o della riflessione sullo sviluppo di un 

progetto, è quello di capire e comprendere come modellare, plasmare, animare la 

presenza dello spazio-nulla (che qui chiameremo vuoto), nel modo che ritiene migliore, 

più efficace, funzionale e funzionante. La ricerca di quelle linee, forme e limiti che 

rappresenteranno e costruiranno la propria idea risulta da sempre una tematica 

fondamentale all’interno del dibattito architettonico e non solo (essa è di certo presente 

in ambito artistico ed in tutte le sottocategorie legate ad esso) e relativamente ad ogni 

periodo storico si sono delineate molteplici correnti di pensiero difformi tra loro ma allo 

stesso tempo collegate indissolubilmente: l’una non può nascere senza scopo, se un'altra 

non si fosse formata prima, magari in opposizione o come un superamento di essa, o 

magari come compendio e distorsione di alcuni elementi appartenenti alla prima; se 

volessimo proporre un esempio calzante, potremmo citare le parole di Gaetano 

Chiurazzi riguardo la modernità e la postmodernità 

 

 

Il termine “postmoderno” […] comincia a diventare un termine chiave del 

dibattito culturale contemporaneo a partire dagli anni cinquanta e sessanta, 

inizialmente negli Stati Uniti, ma è diventato comune nella discussione 

filosofica anche europea a partire dagli anni settanta. Letteralmente esso 

contiene il senso di una posteriorità rispetto al moderno, ma più propriamente 

il suo significato non riguarda una determinazione temporale: postmoderna non 

è l’epoca che viene dopo il moderno, secondo una periodizzazione cronologica; 

“postmoderno” indica piuttosto un diverso modo di rapportarsi al moderno che 

non è né quello dell’opposizione […] né quello del superamento […]. Benché 

non sia il segno della fine pura e semplice del moderno, il postmoderno è 

comunque legato all’esperienza di una rottura o di una crisi […].2 

 

 

 
2 G. Chiurzzi, Il Postmoderno, Bruno Mondadori Editori, Milano 2002, p. 3. 



 
 

 

 

 

12 

 

 

E dunque come spieghiamo questa connessione tra due dei più importanti ‘movimenti’ 

che sono entrarti a far parte del nostro patrimonio culturale e linguistico (e non solo) 

persino senza che ce ne rendessimo conto?  

 

 

Si è concordi nel far risalire al periodo successivo alla Seconda guerra 

mondiale la presa di coscienza di una crisi del moderno, dovuta a ragioni 

storiche ma soprattutto a una serie di trasformazioni socio-culturali, che hanno 

fatto parlare della società contemporanea come di una società 

«postindustriale». La sua configurazione è il risultato di una serie di 

“rivoluzioni” tecnologiche che segnano il passaggio a forme di organizzazione 

sempre più complesse: in particolare il passaggio dell’industria meccanica 

all’industria fondata sull’elettronica, la telecomunicazione e l’informatica, che 

ha indotto una vera e propria trasformazione della società e della cultura, 

comportando una profonda ristrutturazione del lavoro, del sapere e della 

politica. Il postmoderno è una riflessione di e su questo nuovo modello di 

società, sulle basi materiali e sui suoi prodotti culturali.3 

 

  

E se ciò che rimane di queste correnti di pensiero, col passare dei secoli, sono per lo più 

quelle più ‘resistenti’, cariche di lasciti (quale ad esempio il sistema archi voltato 

romano come risultato di un coordinamento strutturale in seguito ad un dibattito sui 

sistemi greco ed etrusco), non si può che accorgersi di come tutto questo nasca dalla 

necessità del laborantem hominem di cercare una sorta di modus operandi nel quale 

esso si rispecchi in qualche senso, in cui trovi delle qualità, delle caratteristiche che 

ritiene opportune nel plasmare quello spazio che in origine riconduciamo alla grotta che 

lo proteggeva dalle intemperie e dalla bruta natura che «ci destinò per medicina di tutti i 

mali la morte»4. Risulta perciò chiaro che, come sostiene Fernando Espuelas 

 

 

 

 
3 G. Chiurzzi, Il Postmoderno, cit., p. 4. 
4 G. Leopardi, Dialogo di Plotino e di Porfirio, Firenze 1827. 



 
 

 

 

 

13 

 

Vuoto e materia costruita formano la polarità di base dell’architettura. Da 

Democrito in poi, si intende come vuoto quella qualità dello spazio che 

permette il movimento. Oltre alla mera penetrabilità, il vuoto si può aggettivare 

ed utilizzare come forma di definizione del luogo. […] Nella sua 

materializzazione, il vuoto è legato al relativo, quando non al personale. Il suo 

apprezzamento ha due fondamenti. Uno, oggettivo, secondo il quale il vuoto è 

il risultato di una drastica differenza per riduzione rispetto ad un modello, ad 

una esperienza accumulata o [..] alla densità sensoriale delle percezioni 

precedenti. L’altro, soggettivo, che è prodotto nella coscienza dello spettatore 

da una frustrazione rispetto ad una determinata aspettativa proiettata su un 

luogo.5 

 

 

Tramite queste poche righe ci si è già convinti della complessità e della moltitudine 

delle strade che si diramano dalla discussione attorno alla definizione di ciò che risulta 

dopotutto intangibile di per sé stesso, ma sia che ci si riferisca ad un tempo lontano 

(magari così lontano che sembra frutto di una favola o di un lacunoso racconto) sia alla 

nostra contemporaneità, è innegabile il porsi delle domande o il rimanere affascinati da 

questa ‘misteriosa entità’ che così tanto fa congetturare e molto spesso è ‘materia’ 

soggettiva. 

 

Prima di iniziare a parlare di quello che effettivamente verrà definito come una sorta di 

luogo, con i suoi confini e limiti, è interessante notare che è l’effettiva mancanza di un 

qualcosa all’interno di un’area definita da noi, o da un collettivo di esseri umani 

pensanti ciò che accomuna questo spazio al mistico ed allo spirituale (inteso come 

vicino alla sensibilità del nostro spirito) poiché siamo proprio noi a dare a tale vuoto 

questa connotazione. È come se cercassimo di colmare una carenza proprio con questo 

qualcosa che può essere ciò che riteniamo più adeguato, o di cui abbiamo bisogno e/o 

crediamo necessario, che sia esso una ‘presenza’ di qualche tipo, una sensazione che 

questo vuoto ci trasmette o altro, completamente unico e soggettivo: non sembra 

possibile accontentarsi del (o concepire il) niente inteso come assenza completa di 

questo qualcosa. E dunque dove sarà riposta la delineazione dei caratteri di uno spazio 

vuoto dipende dai soggetti coinvolti, che potrebbero avere, in base alla loro indole, 
 

5 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 9. 



 
 

 

 

 

14 

 

anche risposte completamente distanti l’una dall’altra: dal divino (generalizzando, il 

quale non è confutabile ma solo discutibile sulla sola base degli interlocutori che 

prendono parte all’ipotetico dibattito), alla mera, ma indiscutibile sotto il punto di vista 

scientifico, composizione chimica dell’aria che allo stesso tempo riempie e definisce 

quello spazio che all’occhio umano risulta vacuo di contenuto. Ma quale di queste due 

possibili risposte è quella giusta, seppur ritenute da molti opposte? Quale risposta, 

aumentando lo spettro d’indagine, risulta corretta? Sicuramente non sarà adeguato 

affermare qualcosa di falso o confutato incontrovertibilmente. Perciò quello che ci 

rimane non è altro che ritrovarci, in seguito ad esperienze e vissuti passati, o ad altri 

fattori, in quella risposta sul vuoto che condividiamo o in cui ci ritroviamo, escludendo 

dal mazzo tutte quelle carte che non sono letteralmente possibili (in quanto assurde, 

indiscutibilmente false o altamente improbabili) e successivamente quelle che non ci 

sembrano valide. Fuori questione è perciò, a ripresa del concetto di partenza per questo 

breve focus, accettare che vuoto corrisponde a niente, e da ciò derivano complicazioni 

nella creazione degli spazi ad opera dell’uomo che devono, anche se spesso 

intrinsecamente, tener conto di queste considerazioni che fanno parte di noi esseri 

pensanti; si formano modus operandi che, come si può ad esempio osservare negli spazi 

interni della casa tradizionale giapponese, non permettono l’oblio, bensì, tramite 

materiali ed altre qualità, connotano accoglienza, utilità, flessibilità, solennità ed 

un’illimitatezza di concetti e sensazioni che proviamo giornalmente attraversandoli. 

 

Pensiamo ora a quella che è l’origine dei primi templi greci6 come un’evoluzione di 

quella che era la scoperta di una radura/spazio-di-assenza all’interno del bosco (tema dal 

quale lo stesso Fernando Espuelas potrebbe prendere spunto, oltre che dal forte 

attaccamento alla figura di Arata Isozaki ed alla tradizione giapponese, per il titolo del 

su citato volume El clareo en el bosque). Ciò si mostra come un segno della presenza di 

un qualcosa di riconducibile al divino e da ciò si fosse sviluppata in primis l’usanza di 

ricreare questa zona-vuota delimitandola con delle pietre e poi tras-formandola in uno 

spazio più complesso con l’aggiunta di tronchi posizionati in verticale (un ottimo 

esempio in tal senso risulta essere il μέγαρον (megaron) di Dreros: classificandosi come 

uno dei primi templi, si con-formava di elementi lignei e le uniche componenti 

 
6 Ritengo necessario ricordare, come aggiunta, che tempio ionico e dorico si sviluppano in ‘parallelo’, 

cronologicamente parlando, in zone geograficamente distanti: la Ionia e la Dorizia; i tratti sono similari 

poiché chiaramente frutto del periodo storico e culturale che li accomuna che li rende indiscutibilmente 

collegati ai loro predecessori. 



 
 

 

 

 

15 

 

architettoniche erano i sostegni puntiformi posti sull’asse dell’edificio; essi costituivano 

delle transenne visive che, oltre a fungere da struttura, impedivano una chiara visione 

formando un pieno in asse) che poi sono stati sostituiti dalle classiche (termine 

utilizzato con la sua vera accezione) colonne greche7, possiamo constatare che le 

precedenti affermazioni sono storicamente rappresentate in più tempi e luoghi: a questo 

proposito, si può riprendere lo stesso Arata Isozaki in quello che, casualmente, risulta 

uno stralcio perfetto in questo capitolo, riguardante il suo Giappone ma con una valenza 

certamente generale 

 

 

La chiave che l’uomo ha avuto per la percezione dello spazio è stata la natura 

visibile, ed il modo in cui questa interpretazione è stata fatta è dipeso 

fortemente dalle distinte visioni della natura e del cosmo che si sono susseguite 

nelle varie epoche della storia umana. Probabilmente il giapponese antico si 

avvaleva della natura per dare corporeità visiva e forma alla divinità (kami), ed 

il modello immaginario arrivava a comprendere l’universo intero per 

simboleggiare questi kami. […] 

Inteso come modello di tutti i kami, il sole col suo movimento determinava i 

concetti di tempo e spazio e originava una serie di opposizioni, come giorno e 

notte, luce e buio, mondo divino e mondo terreno (il mondo dell’uomo). Il 

giapponese antico individuò indizi di tali divisioni nel contesto naturale. 

Montagne sacre, rocce ed alberi avevano connotazioni divine, in essi 

risiedevano elementi di spiritualità; erano essi stessi kami, discesi in terra in 

accordo con le specifiche caratteristiche di ogni elemento. I luoghi sacri 

(yorishiro) erano talvolta individuati da un recinto formato da quattro pali e da 

una corda semplicemente tesa tra di essi. Era credenza che i kami scendessero 

in tali recinti, che generalmente erano vuoti. La preparazione di questo spazio e 

l’attesa della discesa dei kami ebbero un’enorme influenza sulle future forme di 

 
7 La transizione da ligneo a lapideo avviene in modo peculiare: dall’alto verso al basso. Questo poiché le 

parti esposte maggiormente ai fattori naturali quali intemperie etc. sono quelle superiori, che sono state 

sostituite per prime in quanto si danneggiavano per prime. Oltre a ciò, si provò a vedere quanto peso le 

strutture a sostegno potessero sopportare; questo è un forte segno del voler-sperimentare che questi popoli 

avevano: nel mondo greco vi è, per l’appunto, una sorta di studio sulle strutture per il rinnovamento, con 

una successiva, e sempre maggiore, aggiunta di decorazioni. Si crea un sistema a ripetizione che 

permetteva di capire le modalità di costruzione, con appoggi costanti, in cui ci si basa sulle 

corrispondenze (non c’è una produzione seriale) e sulla leggerezza tra i rapporti tra le parti delle 

componenti di queste strutture. 



 
 

 

 

 

16 

 

concezione dello spazio-tempo.8 

 

 

Queste righe contengono diverse affermazioni che valgono sì per la cultura giapponese, 

ma allo stesso modo sono sorprendentemente applicabili ad innumerevoli mos maiorum 

di altre società sparse nel mondo, facendo di questo discorso un esempio eccezionale 

per ciò che qui si sta cercando di delineare. Isozaki continua poi ad incorniciare questo 

tema con sempre maggior dettaglio, spostandosi verso la profilazione di quello che 

porterà all’emergere del tempio come da tradizione giapponese, il quale verrà qui 

discusso in un successivo capitolo, ma sarebbe un errore non riportare qui almeno 

questo incipit, ben tenendo presente che è inscindibile da queste affermazioni una ovvia 

appartenenza dei temi trattati con la fede shintoista che (assieme a quella buddhista) 

caratterizza lo Stato in questione 

 

 

Lo spazio era concepito come un vuoto – il luogo sacro vacante – e gli oggetti 

sacri erano concepiti per stare dentro questo quoto. Si credeva che i kami 

discendessero per sentire questi vuoti con forza spirituale (chi). La percezione 

del momento in cui ciò avveniva finì col diventare determinante per le diverse 

arti. Lo spazio era percepito con l’identificazione di ciò che in esso accadeva; 

ovvero, lo spazio era percepito esclusivamente in relazione al fluire del tempo.9 

 

Ma è la forma per indicare il luogo dove i kami discesero. Quando i fedeli 

volevano invocare un kami, preparavano un luogo sacro (himorogi) collocando 

quattro pali agli angoli di un rettangolo vuoto attorno all’elemento nel quale si 

credeva potesse risiedere la divinità. Questo rettangolo era sovente recintato da 

un umile corda tesa tra i pali. Questo è il semplice ed originale modo 

giapponese di delimitare lo spazio.10 

 

 

Concludiamo dunque questo breve iter di confronto con questo architetto tramite un 

salto dove finalmente il vuoto diviene infine il protagonista del discorso, in quanto 

 
8 A. Isozaki, citato da F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 101. 
9 Ivi, p. 71. 
10 Ivi, p. 77. 



 
 

 

 

 

17 

 

quest’ultimo non potrebbe esistere se non fosse, per l’appunto, per il vuoto stesso 

 

 

Originariamente la parola utsuroi indicava il momento preciso in cui lo spirito 

del kami sentiva il vuoto. Più tardi passò a significare il momento nel quale 

l’ombra del kami appariva dal vuoto. L’idea del kami è alla base delle 

espressioni estetiche giapponesi sui mutamenti della natura. L’invecchiamento 

delle cose, l’appassire dei fiori, il fluttuare del pensiero, le ombre sull’acqua o 

sulla terra sono i tipi di fenomeni che più impressionano il giapponese. […] 

La passione per il movimento in questo tipo di fenomeni impregna la 

concezione giapponese di spazio architettonico, nel quale, ad esempio, un 

pannello opaco può sembrare trasparente nel momento in cui permette la 

penetrazione della luce. In uno spazio di questo tipo si percepisce la 

fluttuazione delle ombre, uno scambio momentaneo tra il mondo della realtà e 

quello dell’irrealtà. Ma è il vuoto momento di attesa di questo scambio.11 

 

 

Approfittando di questa cultura, quella giapponese, con i suoi usi e costumi lontani da 

quelli a cui siamo stati abituati nell’Italia ove «La Religione Cattolica, Apostolica e 

Romana è la sola Religione dello Stato»12, si è verificata l’occasione di esplorare una 

concezione del vuoto che può essere sovrapponibile a molte altre realtà e che ne 

arricchisce i contorni in questo dialogo. Essa, anche grazie all’indiscutibile influenza 

dello Scintoismo, riesce nell’utilizzo di questo strumento che stiamo chiamando vuoto 

(il ché risulta in un vero e proprio ossimoro concettuale) come tramite attraverso il quale 

«modulare una cornice speciale per i fenomeni spirituali»13; questa peculiarità è 

conforme alla sacralizzazione di un luogo, in cui lo spazio, delineato e salvaguardato 

tramite leggeri meccanismi simbolici diviene il contenitore dell’intenzione umana. E 

che sia il bosco ed il tempio di Ise, uno dei Megaron di Thermos o l’Heraion di Samo, 

questi esempi brillano tra le luci ad incandescenza14 degli edifici contemporanei come 

 
11 Ivi, p. 78. 
12 C.A di Savoia, Statuto del Regno (Albertino), in Raccolta di tutte le costituzioni antiche e moderne, vol. 

I, Tipografia Cassone, Torino 1848. 
13 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p.22. 
14 In seguito a delle normative, a partire dal 2009, emanate dall’Unione Europea, con termine ultimo 

settembre 2012, è stata vietata la produzione di tali lampadine in favore di quelle CFL e LED, ciò 

nonostante, l’esempio rimane calzante per un lasso di tempo più ampio, considerando che la vendita è 



 
 

 

 

 

18 

 

un esempio lampante di quello che qui si sta esponendo. 

 

 

È data in quel luogo una eccezionalità di prima istanza, quella della radura 

rispetto al bosco […]. Nella natura si apre il passo per l’umano e nell’umano si 

lascia uno spazio per il futuro.  

Il vuoto appare con tre diversi significati: come cornice che isola un luogo o un 

essere; come richiesta che indica, con entropia negativa, il luogo in cui viene 

invocata una divinità, e come attesa che rappresenta il continuo rinnovamento 

dell’universo.15 

 

 

A conclusione di questa riflessione Espuelas ci presenta infine tre elementi che 

utilizzano il vuoto con lo scopo di esprimere contenuti gnoseologici ed ideologici: lo 

specchio, il quale con la sua superficie priva di identità isola ogni cosa che riesce a 

riflettere, esaltandola; il recinto (himorogi) in qualità di modesta e semplice 

delimitazione (quattro piedritti ed una corda) che all’interno non presenta alcunché di 

aggiunto ma evidenzia un’intenzione, catturando lo sguardo di chi lo incrocia lungo il 

suo cammino; ed infine la cerimonia dello shikinen sengu (in un lasso di tempo di 20 

anni, prevede, in un ciclo infinito, la ricostruzione del santuario di Ise completamente in 

legno16) dove vuoto è il luogo che il tempio occupava precedentemente e che occuperà 

in futuro, ma nel suo stato attuale è in attesa (il tempio è ideologicamente la 

composizione di tutti i templi che sono, sono stati e saranno, non sarà mai compiuto ma 

non è mai mancato). 

 

 

 

 

 

 

 

 
stata consentita fino ad esaurimento scorte. 
15 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p.112. 
16 https://japanwoodcraftassociation.com/2020/02/13/traditions-shikinen-sengu/ 



 
 

 

 

 

19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflection \\ Ise Jingu Shikinen Sengu Reconstructing Tradition; vista sui templi. 

«The Jingu Shrine in Ise, Japan, is rebuilt every 20 years at the “Shikinen Sengu” ceremony. The last 

ritual took place in 2013, and was the 62nd “Shikinen Sengu”.» Anna Henshall, January 11, 2018 17. 

 
17https://atelier3infrastructuresofautonomy.wordpress.com/2018/01/11/reflection-ise-jingu-shikinen-

sengu-reconstructing-tradition/ 



 
 

 

 

 

20 

 

 



 
 

 

 

 

21 

 

 

 

Finora abbiamo affrontato diversi esempi che, seppur mescolati e simili ad altri molto 

più vicini alle aree che meglio conosciamo, prendono vita in Oriente. Allora giunge 

spontanea la domanda sul perché non soffermarsi principalmente su queste aree anziché 

spaziare in lungo e in largo quando le soluzioni alle tematiche qui affrontate potrebbero 

trovarsi direttamente in queste aree. La risposta è tanto ovvia quanto, allo stesso tempo, 

di interessante sviluppo: parlare di vuoto ed affini, focalizzandosi sull’Asia, implica 

l’intrinseca soluzione di parlare di un’estetica orientale, il che, proprio per il fatto che si 

andrebbe ad includere una vasta area geografica e ancor più vasta varietà di culture, usi 

e costumi, risulterebbe in uno sminuimento smisurato di tutte quelle civiltà che ne fanno 

e ne hanno fatto parte (basti ricordare che solo Cina ed India ospitano circa tre miliardi 

di persone18, a cui si vanno a sommare tutti gli altri Paesi asiatici, con ventidue religioni 

principali che verosimilmente si suddividono ancora; senza considerare quelle 

scomparse). Tuttavia, ciò non significa che ci allontaneremo da esse, ma, proprio 

partendo da queste radicate culture colme di un solido passato, andremmo ad affrontare 

un ulteriore percorso nel tentativo di trovare il bandolo della matassa di questo 

calviniano «vuoto non riempito di parole»19. 

 

 

La civiltà giapponese è un ricettacolo di mezzi toni e sfumature, di spazi vuoti 

che non vanno subito colmati ma goduti come sono, di un’infinità di arti che 

hanno come scopo non il prodotto estetico ma l’atto che arricchisce il rapporto. 

Rapporto con le persone, rapporto con la natura, rapporto con le cose.20 

 

 

In questo rapporto descrittoci da Tanazaki è indispensabile cogliere la nozione di vuoto 

 
18 https://www.populationpyramid.net/it/population-size-per-country/2020/ 
19 «Marco Polo non poteva esprimersi altrimenti che estraendo oggetti dalle sue valigie […] e 

indicandoli con gesti, salti, grida di meraviglia o d’orrore, o imitando il latrato dello sciacallo e il 

chiurlo del barbagianni. […] Ma ciò che rendeva prezioso a Kublai ogni fatto o notizia riferito dal suo 

inarticolato informatore era lo spazio che restava loro intorno, un vuoto non riempito di parole».  

I. Calvino, Le città invisibili, Mondadori, Milano 1993, p. 39. 
20 J. Tanizaki, 陰翳礼讃 (In'ei raisan), 1933; trad. it. di G.C. Calza, Libro d’Ombra, Milano 1982, p. 109. 



 
 

 

 

 

22 

 

non come solo concetto su quale argomentare, bensì come nucleo generatore di 

esperienza da esso derivante; vivere, abitare ed esperire tale spazio è necessario per 

capire cosa esso ci può trasmettere ed allo stesso tempo cosa rappresenti per noi. Non 

c’è da stupirsi se i processi formativi di molte arti hanno questo principio alla loro base, 

accompagnato da quella che Giangiorgio Pasqualotto chiama un particolare tipo di 

‘meditazione’ 

 

 

Si deve dire che con essa [la denominazione estetica del vuoto] si intende non 

rinviare ad una teoria estetica che ponga il vuoto come principio o come 

oggetto di analisi ma porre l’attenzione ad una serie di esperienze del vuoto e 

soprattutto al fatto che queste appaiono realizzabili solo mediante la pratica 

della meditazione che trasforma il vuoto, da semplice concetto, in energia 

produttiva.21 

 

 

Quello che qui prende luogo è una ricerca di quelle ragioni che connettono le forme del 

vuoto con la fonte del vuoto, che, in culti come il taoismo ed il buddhismo, si sviluppano 

in processi ed oggetti estetici. E se ‘meditazione’ è il termine utilizzato, non dobbiamo 

soffermarci su questo concetto come spesso viene interpretato, poiché verrebbe meno il 

vero senso di ciò che si vuole esporre: meditare22 implica ed impone qui l’utilizzo della 

mente per carpire e capire, oltre a trovare un nesso, quello su cui ci si focalizza, in 

questo caso il soggetto verso il suo sfondo.  

 

Per affrontare al meglio le tematiche che seguiranno, sarà necessario seguire un 

percorso esposto da Pasqualotto in Estetica del vuoto come nesso tra queste culture ed i 

discorsi che in seguito verranno proposti, al fine di avere la possibilità di spaziare tra le 

ideologie ed i pensieri singoli che completeranno in maniera migliore questo tema.  

 

Partendo dal Taoismo, risulta necessario ora capire come vuoto viene inteso ed 

 
21 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, Marsilio Editori, 

Venezia 2020, p. XVII. 
22 https://www.treccani.it/vocabolario/meditare/; meditare: Fermare a lungo e con intensa concentrazione 

spirituale la mente sopra un oggetto del pensiero, considerare profondamente un problema, un argomento, 

soprattutto di natura religiosa, morale, filosofica, scientifica, allo scopo di intenderne l’essenza, indagarne 

la natura, o trarne sviluppi, conseguenze, ecc. 



 
 

 

 

 

23 

 

affrontato in questa dottrina che, come in precedenza, sarà anche qui fondamentale. 

Utilizzando un passo ripreso da una celebre raccolta di sentenze in versi alternati, che 

rientra tra i testi esemplari della tradizione cinese, possiamo soffermarci su un solo 

carattere: 無 (wu) 

 

 

Si ha un bel riunire trenta raggi in un mozzo, 

l’utilità del carro dipende da ciò che non c’è [wu]. 

Si ha un bel lavorare l’argilla per fare vasellame, 

l’utilità del vasellame dipende da ciò che non c’è [wu]. 

Si ha un bell’aprire porte e finestre per fare una casa, 

l’utilità della casa dipende da ciò che non c’è [wu]. 

Così, traendo partito d ciò che è, si utilizza quello che non c’è [wu].23 

 

 

Questo kanji che nel passo sopra è un concetto cardine, risulta allo stesso modo 

fondamentale nella trattazione che seguirà, poiché non può essere reso semplicemente 

con non-essere; dopotutto è interessante puntualizzare che questo carattere deriva 

proprio dalla stilizzazione di una balla di fieno con un fuoco sottostante, ad indicare ciò 

che rimane dopo l’azione di quest’ultimo, ovvero niente. 

 

 

Nelle lingue e nelle trattazioni filosofiche europee il termine «non-essere» ha 

[…] per lo più, da Parmenide in poi, un’accezione metafisica che tende ad 

identificarlo con il Nulla assoluto, con il vuoto totale, puro; invece nella lingua 

e nel pensiero cinese il carattere di wu significa «non-esserci», «non», «senza»: 

non rinvia dunque né al semplice opposto ontologico o logico di «essere», né 

ad un Nulla o ad un Non-essere originario, fondamento e causa prima degli 

enti, ma rimanda ad un’assenza determinata, nel senso di «qualcosa che non 

c’è», ovvero ad un vuoto determinato, nel senso di «ciò che, in qualcosa, non 

c’è». Nei termini esemplificativi suggeriti dal Daodejing sopra ricordato, esso 

 
23 道德經, 道德经 (Daodejing), Tao Tê Ching, Il libro della Vita e della Virtù, trad. it. dal francese, 

Milano 1973, p. 49. 



 
 

 

 

 

24 

 

designa il «non-esserci», il «non c’è» di un vaso, ossia la parte vuota di un vaso 

che ne costituisce l’«utilità». In ogni caso wu indica un vuoto determinato, non 

astratto: non indica un concetto generale, ma segnala sempre la presenza e […] 

l’efficacia del vuoto-di-qualcosa. […] non si tratta del Non-essere in sé e per 

sé, ma del non-essere diversamente determinato, ossia di un vuoto specifico: di 

quello del mozzo, di quello del vaso, di quello delle porte e di quello delle 

finestre.24 

 

 

Grazie a questa precisazione lessicale risulta evidente che wu non rimanda perciò ad 

un’entità metafisica primordiale o di massimo ordine; e seppure venga utilizzato per 

esprimere il vuoto stesso, quest’ultimo viene anche, sempre all’intero del Daodejing, 

inteso come sostanza universale di ogni cosa: «l’Essere è generato del Non-essere»25; il 

che potrebbe creare una contraddizione in quella che Pasqualotto chiama «una 

connotazione che è insieme dialettica e trascendentale» 

 

 

La sua natura dialettica è esplicitamente dichiarata in questo verso del secondo 

capitolo del Daodejing: «L’Essere e il Non-essere si generano l’un l’altro»26. 

Nello Zhuang-zi ritroviamo più volte ribadita la natura dialettica del vuoto: «La 

diminuzione e l’accrescimento, il pieno e il vuoto, le tenebre e il chiarore, tutto 

questo cambia con il sole e si evolve con le fasi lunari; tutto questo agisce 

giorno dopo giorno; ma nessuno ne vede il travaglio»27 Anzi, nello Zhuang-zi 

l’interpretazione dialettica del vuoto è sostenuta in modo esplicito 

differenziandola sia dalla posizione che vorrebbe l’Essere all’origine del Non-

essere, sia da quelle che ipotizzano il Non-essere all’origine dell’Essere.28 

 

 

 
24 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 6. 

25 道德經, 道德经 (Daodejing), Tao Tê Ching, Il libro della Vita e della Virtù, XL, p. 104. Cfr. Zhuang-

zi, trad. it. dal francese, Milano 1973, p. 105. 

26 道德經, 道德经 (Daodejing), Tao Tê Ching, Il libro della Vita e della Virtù, II, Cfr. Zhuang-zi, trad. it. 

dal francese, Milano 1973, p. 31. 
27 Zhuang-zi, XXI, trad. it. dal francese, Milano 1980, p. 189-90. 
28 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 7. 



 
 

 

 

 

25 

 

Risulta evidente che ciò di cui stiamo ora discutendo riguarda un vuoto che non è più 

solamente quello legato allo spazio fisico che fa parte della nostra ipotetica comfort 

zone, ma è qualcosa che allo stesso tempo rimane sì aggrovigliato ad una sorta di 

confine fisico dalla quale si definisce alla nostra percezione, ma che pian piano si 

sviluppa e si inserisce tra concetti più complessi e ‘coste meno sicure’. Attraverso due 

testi quali il Daodejing ed il Zhuang-zi29 si sono messe in evidenza due sfere opposte 

che riguardano lo stesso argomento: il vuoto come delineazione del definito ed il vuoto 

come delineazione dell’indefinito 

 

 

Fra gli antichi alcuni hanno raggiunto il punto supremo della conoscenza. […] 

Alcuni pensavano che questo punto fosse dove non esisteva ancora nessuna 

cosa: quello era […] il punto supremo accessibile alla conoscenza. Senza che 

questa possa andare oltre altri stimavano che esistesse qualcosa all’origine 

dell’universo […]. Altri infine consideravano che l’inizio del mondo è il nulla 

da dove sorge la vita, poi improvvisamente la morte. Il nulla rappresenta la 

testa, la vita il tronco, la morte il dorso. Di colui che sa l’essere, il nulla, la 

morte e la vita hanno la stessa origine, io sono amico. Queste tre cose benché 

diverse, costituiscono una famiglia comune.30  

 

 

Qualcosa di più complesso emerge da queste brevi frasi che ci introducono verso una 

tematica che spazierà lungo diversi periodi e luoghi; si può certamente notare infatti che 

con il Taoismo si sono aperte nuove porte per un discorso che si amplia sempre più e 

che ha lo scopo di indagare quali siano le effettive interpretazioni valide per quello che 

continueremo a definire vuoto e per le sue sfaccettature. Prima di passare al prossimo 

maggior protagonista sulla scena religiosa non solo asiatica, serve puntualizzare quella 

che, sia per Zhuangzi che per il pensiero taoista, è una posizione che, con un lesico 

occidentale, potremmo denominare agnostica nei confronti di questa interpretazione 

 
29 Ai fini di precisazione è necessario dire che Zhuangzi è stato un filosofo cinese del IV sec. a.C. nonché 

il cosiddetto erede del Taismo (dopo Laozi) nonostante non vi siano riprove storiche in merito. Il testo 

citato (Zhuang-zi) in questa Tesi altro non è che l’opera ad egli attribuita (presumibilmente i primi sette 

capitoli dei trentatré totali, dove i restanti potrebbero essere frutto dei suoi allievi etc.). In merito a questa 

personalità invito ad approfondire uno stralcio redatto dalla Treccani per approfondire (per quanto 

superficialmente) le tematiche legate a tale personalità 

(https://www.treccani.it/enciclopedia/zhuangzi_%28Dizionario-di-filosofia%29/). 
30 Zhuang-zi, XXII, trad. it. dal francese, Milano 1980, pp. 25-27. 



 
 

 

 

 

26 

 

dialettica del vuoto: «Di tutto ciò che è al di là dell’universo, il Santo ammette 

l’esistenza, ma non ne tratta. Tutto ciò che è all’interno dell’universo, il Santo ne tratta 

ma non lo commenta»31. È impossibile conoscere se l’origine del tutto derivi 

dall’Essere o dal Non-essere; ciò che si può conoscere è solamente un determinato nulla 

ed il rapporto che esso ha con l’essere di qualcosa 

 

 

Nella prima [Concepisco il non essere esistente32] si intende dire: «posso 

concepire che il non-esserci è, ossia che il nulla esiste, che c’è il non-c’è, che il 

vuoto è reale»; nella seconda [non (concepisco) il non essere inesistente33] si 

intende negare il contrario: «non posso concepire che il non-esserci non è, 

ossia che il nulla non esiste, che non c’è il non c’è, che il vuoto non esiste»; 

nella terza [quando si è un essere inesistente, come si arriva a tanto?34] infine si 

intende dire: «è difficile concepire che il non-esserci è necessario alla 

costituzione dell’esserci, ossia che il vuoto è costitutivo del pieno». Nel 

complesso, dunque, le tre proposizioni affermano una cosa sola: la realtà del 

vuoto.35 

 

 

Pasqualotto, che qui disseziona alcuni dei passi più espressivi dello Zhuang-zi, compie 

un’analisi totale del pensiero taoista riguardo al vuoto, mettendo in mostra ogni 

possibile aspetto di questo argomento. Per porre un epilogo a questo inciso, 

concludiamo con una parentesi in cui a far parte della discussione entra anche il divenire 

 

 

È da ricordare che, come il vuoto spaziale non è pura assenza di spazio né 

spazialità assoluta, così, nel caso della temporalità, il vuoto temporale non è 

semplice assenza di tempo né temporalità assoluta, cioè tempo indefinito e 

indeterminato. Il vuoto temporale, come quello spaziale, ha una funzione 

dialettica: come lo spazio vuoto si dà solo in rapporto allo spazio pieno e 

 
31 Zhuang-zi, II, trad. it. dal francese, Milano 1980, p. 27. 
32 Zhuang-zi, XXII, trad. it. dal francese, Milano 1980, p. 205. 
33 Ivi, p. 205. 
34 Ivi, p. 205. 
35 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 9. 



 
 

 

 

 

27 

 

viceversa, così il tempo vuoto, ossia quello che si potrebbe chiamare «tempo 

assente» - il quale si determina come «già stato» (passato) e come «non 

ancora» (futuro) – si dà solo in rapporto al tempo presente, e viceversa. […] 

Come il vuoto spaziale è «trascendentale» perché interno a ciascuna cosa 

particolare […], così pure il vuoto temporale, il tempo dell’«assenza», è 

trascendentale sia nel senso che appartiene a ciascuna cosa particolare, ma 

anche nel senso che è condizione di possibilità per la durata di ogni cosa 

particolare.36 

 

 

Come anticipato, anche nel Buddhismo il tema del vuoto è intrinsecamente 

onnipresente. L’esperienza e l’idea stessa su di esso è una delle prime riflessioni che 

questa religione necessita affinché sia possibile capirne la struttura, nonché uno dei 

motivi per cui la meditazione ‘illuminante’ buddhista è la pratica che più comunemente 

viene associata a questa cultura. Partendo da alcuni versi del Sutta Nipāta (‘ 

«Contempla il mondo come vacuità […], sempre restando rammemorante» - così disse 

il Beato. Avendo distrutto la teoria di sé stesso si giungerà a superare la morte; il dio 

della morte non vedrà colui che in tal modo contempli il mondo.’37), Pasqualotto 

descrive la complessa serie di considerazioni sul vuoto che qui verranno riassunte 

tramite quelle poche righe capaci di trasmettere il più possibile quanto viene illustrato 

 

 

È indispensabile sottolineare l’importanza dell’idea di assenza di «natura 

propria» nelle cose e nei pensieri, sia perché essa sarà al centro delle 

osservazioni e delle riflessioni contenute nella letteratura della 

Prajñāpāaramitā38 sia perché consente di fissare una prima accezione di vuoto 

come assenza della possibilità di esistenza separata. «Mondo come vacuità», 

dunque, viene ora a significare: mondo strutturato da elementi interdipendenti, 

dove l’interdipendenza è consentita e garantita dal fatto che gli elementi sono 

privi di consistenza autonoma, e in tal senso sono vuoti. Tuttavia «mondo come 

 
36 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 13. 
37 Sutta Nipāta, 1119, in Canone Buddhista, trad. it. Torino 1968, vol. I, p. 560. 
38 Prajñāpāaramitā, (ovvero Sutra della perfezione della saggezza o Sutra della conoscenza trascendente) 

è il nome dato ad un insieme di trentotto sutra (trascrizioni dei discorsi tenuti da Siddhartha Gautama nel 

corso della sua predicazione) buddhisti; Pasqualotto dedica un sotto capitolo solamente alla lettura di 

esso, dove messa in evidenza l’importanza che essa ha per il tema del vuoto. 



 
 

 

 

 

28 

 

vacuità» non presenta solo l’accezione per così dire «spaziale» che segnala una 

costitutiva assenza di limiti chiusi (anattā), ma presenta anche un’accezione 

«atemporale» che connota una costitutiva assenza di continuità, un vuoto di 

permanenza, in una parola: impermanenza (anicca) 39: «Poiché invero tutte le 

esistenze quali che siano e comunque siano, tutte le condizioni di esistenza 

sono impermanenti, dolorose e costituite da incessante mutamento»40. 

 

 

Da questo excursus un’evidenza si mostra, ovvero che non sarebbe corretto parlare di 

vuoto senza cadere nella profondità di queste complesse ed antiche culture, poichè 

«l’uso artistico del vuoto è osservabile in quasi tutte le forme artistiche dell’Estremo 

oriente»41; e non saranno solo gli esempi portati finora a fare da maestri in questo 

percorso sul vuoto poiché quest’ambito geografico verrà ripreso successivamente come 

riferimento. Ma risulta ora importante discutere anche le colonne portanti dei pensieri 

filosofici occidentali, così da poter avere dei punti di vista lontani su più fronti, ma 

vicini in una ricerca comune che è, per motivazioni alquanto evidenti, una problematica 

impellente.  

 

Lo stesso Aristotele si pronuncia in merito a questa materia proponendo come locutori 

nella Metafisica Leucippo ed il suo seguace Democrito i quali «dicono che elementi di 

ogni cosa sono il pieno e il vuoto, e l’uno di questi chiamano ente, l’altro non-ente» 

 

 

Perciò essi sostengono anche che l’ente non è da meno del non ente, non 

essendo il vuoto da meno del corpo. Pongono il pieno e il vuoto come cause 

materiali degli enti. E come i sostenitori dell’unicità della sostanza-substrato 

fanno derivare tutte le sue affezioni di questa42, posti come princìpi di tali 

affezioni il raro e il denso, allo stesso modo anche costoro sostengono che le 

loro differenze sono cause di tutte le cose.43 

 

 
39 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 39. 
40 Udāna, III, p.187. Cfr. Anguttara-Nikāya, 5 voll., London 1966-79, V, p. 107. 
41 Izutsu, La filosofia del buddhismo zen, cit., p. 225. 
42 Cfr. Phys. 187 a 12 
43 Aristotele, Metafisica, I, 4, 985b. 



 
 

 

 

 

29 

 

 

Nuovamente, si presentano strabilianti somiglianze tra una teoria classica e la dialettica 

taoista in primis esposta; la relazione tra pieno e vuoto, materia e non-materia, viene 

palesata come inseparabile, l’una come origine e motivo d’essere dell’altra, e tutto ciò 

quasi duemila anni in anticipo rispetto alle prime evidenze nel settore della scienza 

fisica. Dopotutto la teoria dell’atomismo44 è un forte esempio di come molti pensieri 

definiti ‘antichi’ (seppur ben più avanzati rispetto a molti a noi contemporanei) siano 

stati pionieri di teorie verificate solamente secoli (se non più) dopo. Anche in Platone vi 

è una riflessione in merito allo stato ci ciò che non-è; all’interno di uno dei suoi più 

celebri dialoghi sui temi ontologici, egli si pronuncia attraverso le parole dello Straniero 

rivolte a Teeteto, ed una volta dimostrato che i non-enti «sono» e che la forma è propria 

di essi, e che la natura del diverso «è» ed è suddivisa tra tutti gli enti che tra loro sono 

in rapporti reciproci, si pronuncia nel dire che «ciascuna parte di essa che è contrapposta 

all’ente, proprio questa è veramente il non-ente»45 

 

 

Quanto a ciò che noi ora abbiamo detto, ossia che il non-ente è, o qualcuno 

dovrà cercare di persuaderci che non diciamo bene, confutandoci, oppure, 

fintanto che non ne sarà capace, bisogna che anche lui dica come diciamo noi, 

ossia che i generi si mescolano fra loro, e che l’ente e il diverso penetrano 

attraverso tutti i generi e l’uno nell’altro, e che il diverso, partecipando all’ente, 

non è però, a motivo di questa partecipazione, ciò di cui partecipa, bensì è 

diverso; e poiché è diverso dall’ente, è evidentissimo che è necessario che sia 

non-ente. E poiché l’ente, dal canto suo, è partecipe del diverso, dovrà essere 

diverso dagli altri generi; ma, poiché è diverso da tutti i generi, non è né 

ciascuno di essi, né tutti gli altri presi insieme all’infuori di sé stesso. Di 

conseguenza, l’ente, a sua volta, per innumerevoli cose, in innumerevoli casi, 

indiscutibilmente non è, e così anche gli altri generi, ciascuno preso a sé e tutti 

 
44 Teorizzata sempre da Leucippo e Democrito in qualità di concezione metafisica secondo la quale 

l’intera realtà è composta da particelle invisibili definite come atomi. Essi erano delineati come una 

quantità minima non ulteriormente divisibile, tutti diversi per forma e grandezza che si differenziano tra 

loro anche per ordine e posizione. Unendosi e separandosi nel vuoto determinano la nascita e la morte di 

tutte le cose e, variamente disponendosi, ne generano la diversità. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/atomismo_%28Dizionario-di-filosofia%29/.  
45 Platone, Sofista, 258e. 



 
 

 

 

 

30 

 

insieme, per molti rispetti sono, e, invece, per molti altri non sono.46 

 

 

E con uno sguardo critico (tipico del suo modus operandi) a Platone, Aristotele si 

pronuncia sui temi riguardanti il luogo, il vuoto e la materia anche in quello che oggi è 

Fisica, libro IV. Egli parte dalle opinioni secondo cui «tutto ciò che è è da qualche 

parte»47 e secondo cui «il tempo è uno ed è ovunque»48 riguardo al luogo (in quanto 

ente fisico che deve contribuire al chiarimento della natura e delle caratteristiche di un 

fenomeno di base quale il movimento locale). Giunge alla conclusione che sia la materia 

il luogo di manifestazioni delle possibilità fisiche o che il luogo sia la materia di tali 

possibilità. Riguardo al vuoto, all’interno del settimo capitolo, ci si imbatte in due 

principali modi in cui esso viene inteso come luogo in cui non si trova nulla 

 

 

I. Come luogo in cui non si trova alcun corpo tangibile; 

II. Come luogo in cui non si trova alcunché di determinato.49 

 

 

La declinazione di un modo piuttosto che l’altro della definizione di vuoto altro non 

deriva che dalla nozione di nulla e di ente che si ha; Aristotele pone infine anche la 

questione della funzione del vuoto come causa del movimento, implicando che discutere 

di vuoto, significa discutere sulle cause e sui principi dell’ente stesso. 

 

Consci del fatto che stiamo esaminando il contorno50, e non l’altra faccia, della 

medaglia dell’«horror vacui» descrittoci da Cartesio51, facciamo in conclusione un 

 
46 Platone, Sofista, 259a-b. 
47 Aristotele, Fisica, libro IV, I, 208a29-32. 
48 Ivi, X, 218b13; XIV, 223b10-11. 
49 L. M. Castelli, Fisica, libro IV. Introduzione, traduzione e commento, Carocci, Roma 2012, p. 23. 
50 Contorno: Il contorno o taglio della moneta ne divide le due facce e ne forma lo spessore. Nella 

numismatica antica, poiché le monete venivano coniate con la tecnica al martello il contorno spesso è 

irregolare o inesistente; dopo l’invenzione della coniazione meccanica o per fusione, il contorno viene 

spesso zigrinato o arricchito con iscrizioni e decorazioni 

(http://lamonetatraarteevalori.blogspot.com/p/lessico-numismatico.html). 
51 «Natura abhorret a vacuo» è una famosa frase che, seppur impropriamente attribuita (essa sarebbe di 

matrice ed origine aristotelica) presenta con poche parole la teoria di René Descartes secondo la quale 

nessun ente fisico può esistere se non occupando uno spazio. Tutto ciò che esiste in termini di materia 

deve avere dimensione spaziale ed è dunque sostanza estesa. Il vuoto inteso come spazio di pura assenza 

non è possibile. Ciò che può apparire come vuoto è in realtà pieno, riempito di una materia differente, 



 
 

 

 

 

31 

 

considerevole salto temporale verso personalità che potrebbero esserci più familiari, per 

quanto magari di difficoltosa comprensione o ricordo. Pensando a filosofi che hanno 

lasciato una profonda impronta nel panorama teorico riguardo allo stato dell’essere, due 

figure sono qui di necessaria utilità, casualmente52 entrambi di origini tedesche: Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel e Martin Heidegger. 

 

 

Essere, essere puro, – senza qualunque determinazione ulteriore.  

Nella sua immediatezza indeterminata è uguale solo a sé stesso, ed è anche non 

disuguale da altro, non ha diversità né al suo interno né secondo l’esterno.  

Con una qualsiasi determinazione o contenuto che vi si differenziasse, o con 

cui lo si ponesse come differente da un altro, non sarebbe tenuto fermo nella 

sua purezza.  

È l’indeterminatezza pura e il puro vuoto. – Non vi è nulla da intuire, se qui si 

può parlare di intuire; ossia, l’essere è solo questo stesso intuire puro, vuoto.  

Neanche vi si può pensare qualcosa, ossia è anche questo pensare solo puro.  

L’essere, l’immediato indeterminato, è in effetti nulla, e né più né meno di 

nulla.53 

 

Nulla, il nulla puro; è uguaglianza semplice a sé stesso, perfetta vuotezza, 

mancanza di determinazione e di contenuto; indifferenziazione dentro lui 

stesso. – In quanto qui si può menzionare l'intuire o il pensare, fa differenza se 

si intuisca o si pensi qualcosa oppure nulla.  

Intuire o pensare nulla ha dunque un significato; il nulla è nel nostro intuire o 

pensare; o meglio è l’intuire puro e il pensare puro stessi; ed è lo stesso intuire 

vuoto o pensare vuoto che l’essere puro è. – Dunque, il nulla è la stessa 

determinazione, o meglio la stessa mancanza di determinazione, e quindi in 

generale lo stesso che l'essere puro è.54 

 
rarefatta ed impercettibile, chiamata dal filosofo materia sottile. È quest’ultima quello che noi 

erroneamente definiamo come vuoto. 
52 Casualmente viene qui utilizzato con accezione sarcastica: la Germania è stata (ed è) da sempre una 

nazione con una forte volontà di competizione nei confronti della Grecia (e non solo) sul campo 

filosofico, tanto che lo stesso Hegel in un discorso introduttivo all'Università di Heidelberg, il 28 ottobre 

1816, si pronunciò su come fosse la Germania la sola a poter ridare voce alla filosofia ormai ammutolita. 
53 G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, 1812-16; Scienza della logica, trad. it. di A. Moni, Laterza, 

Bari 1977, vol. 1, p. 86. 
54 Ivi, p. 87. 



 
 

 

 

 

32 

 

 

 

Seppur brevi, in questi due paragrafi, posizionati uno sotto all’altro anche nel tomo 

originale, Hegel delinea i caratteri di, rispettivamente, due concetti fondamentali 

all’interno di ciò che abbiamo finora visto: essere e nulla; ma come appare chiaro, essi 

si riversano in una cosa sola. Ciò che si contrappone a qualcosa, dopotutto, si determina 

esso stesso in tale contrapposizione; l’essere arriva qui a coincidere con il nulla a cui si 

oppone. L’essere è qui dapprima definito, poi falsificato dalla dialettica interna alla sua 

definizione ed infine questa dialettica ha un risultato positivo, così come anche il nulla 

risulta dapprima una verità immediata, poi ne emerge la sua dialettica, ed infine essa si 

rovescia nella speculazione (proprio poiché ha significato, il nulla è). Queste 

proposizioni, che ci vengono esposte da Hegel, faranno da legante tra quello che in 

questo Capitolo si è discusso ed il tema architettonico che seguirà nella Seconda Parte, 

mostrando quanto utile sia capire quali pensieri fondino una teoria che si focalizzerà (in 

quanto qui necessario) verso un tema specifico ed in un certo senso estetico. 

 

Altro non rimane, seguendo le anticipazioni fatte, che presentare ora la figura di 

Heidegger come guida nella comprensione dei caratteri che l’ente55 ha nei confronti del 

mondo che lo circonda (tenendo ben presente che qualsiasi sintesi qui fatta non potrà 

mai andare a riassumere nemmeno parzialmente l’opera che qui si presenterà). Nella 

ricerca della definizione dell’essere in un periodo storico in cui il problema di base 

risultava nella mancanza di un’espressione che riuscisse a contenerne gli aspetti (e 

perciò veniva delineato attraverso altri concetti da esso derivanti), un primo passo viene 

fatto tramite il carattere ontologico dell’esserci. «La comprensione dell’essere è essa 

stessa una determinatezza dell’essere dell’esserci.»56 E l’esistenza, in qualità di rapporto 

tra l’essere e l’esserci, ne segue 

 

 

L’esserci si comprende sempre a partire dalla sua esistenza, da una possibilità 

 
55 «Le scienze sono contegni dell’uomo e in quanto tali hanno il modo d’essere di questo ente (uomo). 

Indichiamo questo ente col termine esserci. […] L’esserci non è soltanto un ente che compare fra altri 

enti. Possiede anzi il privilegio ontico che a questo ente, nel suo essere, importa di questo stesso essere. 

[…] L’esserci si comprende in qualche maniera e più o meno espressamente nel suo essere.» 

M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle, Germania 1927; Essere e Tempo, trad. it. di A. Marini, Mondadori, 

Cles 2019, p. 28. 
56 Ibidem. 



 
 

 

 

 

33 

 

che esso possiede di essere sé stesso o non sé stesso. […] 

Il compito di un’analitica esistenziale dell’esserci è […] predelineata nella 

costituzione ontica dell’esserci. Orbene, in quanto l’esistenza determina 

l’esserci, l’analisi ontologica di questo ente ha ogni volta già sempre bisogno di 

una preliminare presa di visione sull’esistenzialità. Ma con questo nome 

intendiamo la costituzione d’essere dell’esserci che esiste. […] 

Ciò che appartiene all’essenza dell’esserci è tuttavia: essere in un mondo. La 

comprensione di qualcosa come un ‘mondo’ e la comprensione dell’essere di 

quell’ente che all’interno del mondo si rende accessibile. […] 

L’esserci possiede […] un molteplice primato su ogni altro ente. Il primo 

primato è ontico: questo ente reca nel suo essere la determinazione 

dell’esistenza. Il secondo primato è ontologico: l’esserci, per il fatto di esser 

determinato dall’esistenza, è in sé ‘ontologico’. […] L’esserci guadagna […] il 

suo terzo primato come condizione ontologicamente-ontologica della 

possibilità di tutte le ontologie.57 

 

 

Il mondo ha, in qualità di contenitore, un’importanza ampia nella delineazione 

dell’esserci, poiché l’uomo, «conformemente al suo stesso modo di essere, ha la 

proprietà di ‘convenire’ con qualunque cosa in qualche modo essente, ossia di 

accordarvisi.»58 Considerando tale affermazione, Heidegger sviluppa un discorso 

attorno a questo rapporto, che lo porterà alla presentazione e delineazione di ciò verrà 

chiamato in-essere, ossia quel termine che conterrà l’essere-nel-mondo, nello, in ed ad 

uno spazio, dentro e presso di essi; e che allo stesso tempo fungerà perfettamente qui da 

ponte diretto al prossimo sotto capitolo, connettendo in toto il soggetto al suo sfondo  

 

 

In-essere è […] l’espressione formale-esistenziale dell’essere dell’esserci che 

ha la costituzione esistenziale dell’essere-nel-mondo.59 

 

Quello che via via è il mondo svela di volta in volta la spazialità dello spazio 

 
57 Ivi, pp. 29-30. 
58 Ivi, p. 31. 
59 Ivi, p. 85. 



 
 

 

 

 

34 

 

che gli appartiene. Lasciar-incontrare un ente alla-mano nel suo spazio 

mondano-circostanziale, resta onticamente possibile solo perché l’esserci 

stesso, nel suo essere-nel-mondo è ‘spaziale’.60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Hill in Front of the Glen by HW STUDIO Arquitectos, 2021, El Vaquerito, Morelia, Michoacán, 

Mexico; fotografia di Cesar Bejar. 

 
60 Ivi, p. 155. 



 
 

 

 

 

35 

 

 

 

 

Se finora si sono portate all’attenzione diverse teorie e riflessioni (vuoi più legate alla 

materialità, vuoi invece più adeguate ad indagare concetti teorici al fine di giustificare 

ulteriori conclusioni) dalle quali generare l’attenzione nei confronti di un ente, nel quale 

siamo compresi, in relazione al suo sfondo (tra i quali è compreso l’elemento 

architettonico), è giunto ora il momento di indagare un’ulteriore sfaccettatura, 

fondamentale poiché «senza pietre non c’è arco»61, che trascinerà questa Tesi verso 

esempi concreti. Questi esempi, che possiamo chiamare casi limite in quanto 

espressione massima di quel qualcosa per la quale sorgono, mostreranno una sinergia tra 

tutto quello di cui si è fin qui discusso che necessitava di una, per quanto parziale, 

presentazione; similarmente ad un’opera teatrale, si sono preparati gli spettatori a ciò 

che sta per proporsi loro. 

 

La sfera a cui mancava una parte da protagonista altro non è che quella emotiva. Ed 

ecco che a porsi come presentatore di essa ci si introduce Atmosferologia: Estetica degli 

spazi emozionali: un volume scritto da Tonino Griffero che, già solamente analizzando 

il titolo, richiama immediatamente degli echi di parte di quel che finora è stato detto ed 

approfondito; essendo palese un dovuto riferimento a questo libro, va però innanzitutto 

fatta un’introduzione a quello che sarà un primo discorso conclusivo sulle tematiche 

legate allo spazio interconnesso al vuoto, e ciò che teoricamente può/e genera di per sé 

stesso, ed in chi vi è legato (stando in presenza di esso o tramite il solo ricordo di esso). 

Ciò che qui si svilupperà è all’apparenza all’opposto di quello che Pasqualotto 

evidenzia nella prefazione del succitato Estetica del vuoto riguardo alla storia del 

pensiero cinese e giapponese, in cui il lettore viene informato che in tale ambito 

culturale «non si è mai sentito il bisogno di sistemare le esperienze in qualche teoria e 

[…] non si è mai avvertita la necessità di sistemare in qualche teoria estetica la pluralità 

 
61 «Marco Polo descrive un ponte, pietra per pietra.  

- Ma qual è la pietra che sostiene il ponte? Chiede Kublai Kan. 

- Il ponte non è sostenuto da questa o quella pietra, - risponde Marco, - ma dalla linea dell’arco che esse 

formano. 

Kublai Kan rimane silenzioso, riflettendo. Poi soggiunge: - Perché mi parli delle pietre? È solo dell’arco 

che m’importa. 

Polo risponde: - Senza pietre non c’è arco.».  

I. Calvino, Le città invisibili, cit., p. 82. 



 
 

 

 

 

36 

 

delle esperienze estetiche. Questa assenza […] non è stata affatto considerata come una 

mancanza di teoria o come incapacità cronica di pensare in termini astratti e in forma 

sistematica e metodica: al contrario, si è sempre ritenuto che proprio i tentativi di 

elaborare teorie finiscano per limitare le esperienze abbassandone la qualità e 

diminuendone l’intensità»62. Ma queste esperienze e sensazioni, queste emozioni, sono 

state già dalle prime pagine di questa Prima Parte presentate come apertura per un primo 

atto che si concluderà e darà spazio a quello successivo. Si era accennato infatti come il 

vuoto fosse, in quella che viene chiamata la sua materializzazione, legato sia al relativo 

quanto al personale in una doppia valenza oggettiva e soggettiva63. Il vuoto che, come il 

fumo tra le dita, sembra sfuggirci alla comprensione, si è dimostrato invece capace di 

creare attorno a sé una riflessione ampia, complessa e molto discussa; e «pensare è 

decifrare ciò che si sente»64. È infatti attraverso questa riflessione che ci si ricorda di un 

luogo, di un allestimento, di un’architettura etc. proprio perché esse sono riuscite (se 

effettivamente ci sono riuscite) a trasmetterci quel qualcosa su cui già sono state spese 

parole; ci hanno lasciato una parte di esse e fanno ora parte di noi. È innegabile che, 

come Fernando Espuelas ci dice, la doppia valenza succitata sia sempre presente, e con 

essa la variazione di significati e rimanenze trasmesse: così come Zemrude65 dopotutto, 

«la bellezza è negli occhi di chi guarda»66, seppur qui con bellezza si intenda un insieme 

ben più ampio di concetti (che ridurre al solo termine bellezza risulta errato ma efficace 

se vi si comprendono le possibili diramazioni). 

 

Allo stesso modo di Griffero, alcune evidenze vanno esposte riguardo ai fattori che in 

primis rendono possibile l’insorgere di questa riflessione sullo spazio con il quale ci 

rapportiamo che permette tutto ciò che ne consegue. Sembra ovvio dire che le 

possibilità d’insurrezione emotiva aumentano se vi è un condizionamento psicofisico 

legato all’esperienza, e ciò deriva da diversi fattori che appaiono nel momento in cui, ad 

 
62 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. XI. 
63 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 9-10. 
64 L. Silvestri, Il pensiero di María Zambrano, Atti del Convegno internazionale di studi, Udine, 5-6 

maggio 2004. 
65 «È l’umore di chi la guarda che dà alla città di Zemrude la sua forma. Se ci passi fischiettando, a naso 

librato dietro al fischio, la conoscerai di sotto in su: davanzali, tende che sventolano, zampilli. Se ci 

cammini col mento sul petto, con le unghie ficcate nelle palme, i tuoi sguardi s’impiglieranno raso terra, 

nei rigagnoli, i tombini, […] la cartaccia. Non puoi dire che un aspetto della città sia più vero dell’altro, 

però della Zemrude d’in su senti parlare soprattutto da chi se la ricorda affondando nella Zimrude d’in 

giù […].».  

I. Calvino, Le città invisibili, cit., p. 66. 
66 C. Brontë, Jane Eyre, Londra 1847, trad. it. di G. P. Galeazzi, Rizzoli, Milano 2003. 



 
 

 

 

 

37 

 

esempio, non siamo a nostro agio, che ci è estranea, che ci mette in soggezione, che ha 

un forte impatto sull’anima descrittaci da Ludwig Klages 

 

 

Vediamo colori, udiamo suoni, odoriamo profumi, gustiamo il dolce, l’acido, 

l’amaro, il salato, avvertiamo col tatto la pressione, il caldo, il freddo, il 

bagnato, il ruvido, il liscio, l’asciutto; ma non vediamo il nostro vedere, non 

udiamo il nostro udire, non odoriamo il nostro odorare, non gustiamo il nostro 

gustare, non tocchiamo il nostro toccare. […] Infine, sentiamo tristezza, gioia, 

speranza, amore, aspettativa, venerazione, odio, e cioè qualcosa che muove 

l’anima, ma non sentiamo il nostro sentire […]. Vivere esperienze col 

sentimento significa vivere la forza di attrazione delle immagini […]. La nostra 

anima rispecchia il mondo, ma non lo…specchio!67 

 

 

È innegabile che queste osservazioni ci abbiano, chi più e chi meno, riguardato più volte 

nel corso di una vita; chi entrando in uno spazio angusto, chi entrando in uno spazio 

buio; chi camminando in uno spazio aperto, chi camminando in uno spazio vuoto. Le 

fobie a cui ogni persona è soggetta hanno certamente un impatto importante all’interno 

di questo discorso. Questi esempi (riconducibili nella loro massima espressione alla 

claustrofobia68, all’acluofobia69, all’agorafobia70 ed alla kenofobia71) sono si fatti per 

inserire questa aggiunta al discorso, ma anche per mettere in mostra il fatto che queste 

manifestazioni a volte anche molto fisiche (quindi che il corpo emana e subisce) sono, 

seppur in maniera più lieve, presenti anche in chi non soffre di fobie, ma sono una sorta 

di percezione che turba lo stato mentale di chi le patisce in relazione allo spazio in cui ci 

si trova. Questo è dovuto per l’appunto a qualcosa che riesce ad interagire o con uno dei 

nostri sensi in modo peculiare, o, attraverso diversi fattori (architetturalmente parlando 

con l’uso un materiale particolare, con la creazione di forme atipiche, etc.), con la nostra 

 
67 L. Klages, La natura della coscienza, in Klages, Bompiani, Milano 1940, pp. 290-292. 
68 Claustrofobia: Paura ossessiva per i luoghi chiusi o affollati. Si manifesta con malessere, senso di 

soffocamento e di oppressione, e può dar luogo ad attacchi di panico. Può essere legata a esperienze 

traumatizzanti vissute (https://www.treccani.it/enciclopedia/claustrofobia/). 
69 Acluofobia o Scotofobia: Paura morbosa dell’oscurità (https://www.treccani.it/vocabolario/scotofobia/). 
70 Agorafobia: Sintomo di nevrosi fobica caratterizzato dal timore ossessivo di attraversare piazze o 

luoghi ampi (https://www.treccani.it/enciclopedia/agorafobia). 
71 Kenofobia: paura ingiustificata sia dei luoghi o degli spazi vuoti sia dei vuoti più profondi, quelli 

esistenziali (https://www.ideegreen.it/paura-del-vuoto-101710.html). 



 
 

 

 

 

38 

 

mente 

 

 

Una inibizione dei dati sensoriali familiari può benissimo lasciarci in preda a 

vaghi terrori di fronte a un mondo circostante di operazioni causali. Nel buio ci 

sono presenze vaghe che ci fanno dubitare e temere; nel silenzio, l’irresistibile 

efficacia causale della natura preme su di noi; nel vago, basso ronzio degli 

insetti di una foresta in agosto, siamo sopraffatti dal flusso di sentimenti che 

penetrano in noi dalla natura circostante; nella debole coscienza del 

dormiveglia le rappresentazioni dei sensi svaniscono, e rimaniamo con il vago 

sentimento della influenza di cose vaghe intorno a noi.72 

 

 

Come esseri pensanti siamo costantemente in relazione ad un mondo che ci circonda, un 

mondo che, come Heidegger ce lo presenta, non è un ente esso stesso, ma il campo 

d'apparizione degli enti che accompagna la comprensione; e noi, circondati da essi, 

percepiamo «la cosa nella sua idea. Davanti a me io non vedo due cose, ma ho davanti 

agli occhi la cosa nella sua idea. Ragion per cui non posso affatto immaginarmi che 

cos’altro potrebbe essere la cosa senza la sua idea»73. E quando questo accade, quando, 

come Alfred North dice, le rappresentazioni dei sensi vengono meno, la nostra mente 

vacilla, e si manifestano le emozioni che stiamo introducendo. Da questo deduciamo 

che siamo costantemente in un rapporto di coordinamento con queste cose, siamo 

coinvolti in situazioni che ci condizionano e non ci possiamo sottrarre ad esse. «Essere 

consapevoli di un fuoco come puro insieme di bagliori ed ombre in movimento, anziché 

sperimentare la violenza eccitante delle fiamme, presuppone un atteggiamento 

estremamente specifico, raro ed artificiale»74. Questi esempi, pregni di significato nei 

confronti di quello che si sta fortemente delineando, si ritrovano in vari passaggi 

all’interno dei testi che affrontano queste tematiche e presentano un’evidenza davanti 

alla quale si rimane affascinati: ci si sofferma in quella riflessione di cui si è già parlato, 

si avvalora finalmente quello sfondo che da sempre ci accompagna 

 
72 A. N. Whitehead, Il processo e la realtà. Saggio di cosmologia, a cura di N. Bosco, Bompiani, Milano 

1965. 
73 W. Shapp, Beiträge zur Phänomenologie der Wahrnehmung, mit einem Vorwort von T. Rolf, 

Klostermann, Francoforte 2004. 
74 R. Arnheim, Toward a Psychology of Art. Collected Essays, University of California Press, Berkeley-

Los Angeles, 1966; Verso una psicologia dell’arte, trad. it. di R. Pedio, Einaudi, Torino 1969. 



 
 

 

 

 

39 

 

 

 

Non solo si percepisce sempre «la tempesta che sibila nel cammino, il rombo 

del trimotore, la Mercedes nella sua evidente diversità dalla Adler»75, ma anche 

quando il significato resta oscuro non si regredisce affatto ai presunti dati 

sensibili (anaffettivi), poiché ci si riferisce pur sempre […] a un’unità di 

significato entro uno sfondo situazionale. […] Come lo è percepire un volto in 

quanto oggetto anziché «il suo sguardo e la sua espressione», oppure Parigi 

come somma di percezioni anziché come lo «stile»76 delle percezioni suggerite 

dalla città. La percezione atmosferica77 è […] un essere-nel-mondo olistico ed 

emozionale. «Solo perché ci si muove tra le cose, si ha a che fare con esse, solo 

se si sta nel mondo e non lo si ha di fronte a sé, si può sentire.»78; con «il 

tavolo sul quale sto ora scrivendo, (con) l’aroma del tabacco che aspiro dalla 

mia pipa, o (con) il rumore del traffico della strada sotto la mia finestra»79: in 

breve con ciò che è-ora-qui-per-me, affettivamente e proprio-corporalmente. 

La percezione atmosferica non si esplica […], attraverso un «sensualismo 

separatistico»80, né, kantianamente, tramite una sintesi di un’altrimenti confusa 

molteplicità sensoriale, avendo, viceversa, sempre a che fare con una «materia 

[…] ‘pregna’ della sua forma»81 […]. In essa […] si è coinvolti affettivamente 

e proprio-corporalmente da una situazione, […] e la cui petulante messa a 

fuoco rappresenterebbe persino una patologia. Il silenzio e il buio percepiti, 

infatti, non sono qualia semplici […], ma qualia atmosferici complessi pregni 

di suggestioni motorie e sinestetiche, ed eventualmente […] anche qualia 

assoluti, svincolati da situazioni che li semantizzino e solo in seguito traducibili 

in qualia vincolati predicativamente a supporti materiali.82 

 
75 M. Heidegger, Holzwege, 1950; Sentieri interrotti, a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia, Firenze 1968, 

p.11. 
76 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, 1945; Fenomenologia della percezione, trad. it. 

di A. Bonomi, Bompiani, Milano 2003, p. 369. 
77 Questo è, a tutti gli effetti, il primo riferimento al termine che sarà il protagonista di questo Sotto 

Capitolo, in qualità di Spazio Emozionale.  
78 H. Lipps, Die menschliche Natur, Klostermann, Francoforte 1977, p. 77. 
79 K. Koffka, Perception: an introduction to the Gestalt theory, in «Psycholosical Bulletin», 19, pp. 531-

585. 
80 H. Schmitz, System der Philosophie, Band III.5, Die Wahrnehmung, Bouvier, Bonn 1978, p. 9. 
81 M. Merleau-Ponty, Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques, 1946; Il primato 

della percezione e le sue conseguenze filosofiche, a cura di R. Prezzo e F. Negri, Medusa, Milano 2004, p. 

17. 
82 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, Mimesis, Milano-Udine 2017, pp. 22-24. 



 
 

 

 

 

40 

 

 

Griffero, utilizzando all’interno del suo discorso diversi autori, sviluppa 

un’argomentazione che mostra come questo conglomerato di esperienze, che egli 

chiama percezione atmosferica, sia una cerniera che ci unisce al nostro intorno, e questo 

chiaramente implica sempre che al centro di tutto si trova l’uomo come entità; da ciò 

derivano diverse conseguenze, che, come Schmitz scriverà, determinano le risposte da 

parte del nostro corpo e della nostra mente,  tenendo sempre conto che con tale 

informazione deriva un bagaglio di non-esperienze che ci pregiudicano molti risultati: 

«All’ambiente appartiene solo quanto io esperisc[o] in modo vissuto come capace di 

agire efficacemente su di me»; «tutto ciò di cui possa praticamente tener conto in quanto 

lo avverta come presente o assente»83 

 

 

Ciò che egli può sentire di sé nei dintorni del corpo fisico, senza fondarsi sulla 

testimonianza dei cinque sensi […] e dello schema corporeo percettivo (ossia 

dell’abituale costrutto rappresentativo del proprio corpo fisico derivato dalle 

esperienze visive e tattili). 

Il corpo vivente è popolato da impulsi corporei quali angoscia, dolore, fame, 

sete, respiro, piacere, coinvolgimento affettivo da parte di sentimenti. Esso è 

indivisibilmente esteso senza superfici nella forma di un volume 

predimensionale (ossia una dimensione numerabile, ad esempio non 

tridimensionale) che ha nella contrazione e nell’espansione la propria 

dinamica.84 

 

 

Concluse dunque queste premesse, giunge finalmente il momento di argomentare su 

quella che Thomas Fuchs definisce come una «unità sinestetica e sensomotoria 

dell’esperienza [che] permette di cogliere olisticamente situazioni complesse: la 

sfumatura, l’intonazione d’animo, l’atmosfera e la significatività che esse possiedono. 

In tal modo l’esperto sviluppa alla fine un ‘settimo senso’, una sensibilità o un 

 
83 M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, 1916; Il formalismo nell’etica e 

l’etica materiale dei valori, a cura di G. Caronello, San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 1996, p. 182. 
84 H. Schmitz, Der Leib, der Raum und die Gefühle, Sirius, Bielefeld-Locarno, 2007, pp. 15-16. 



 
 

 

 

 

41 

 

presentimento, una percezione intuitiva delle situazioni»85; la percezione atmosferica. E 

come sia condizionata da diversi caratteri, cosa essa si porta addietro e ciò che da essa 

deriva.  

 

Pensiamo innanzitutto ad un rapporto sincero con qualcuno a noi caro; nel momento in 

cui questo rapporto viene lacerato a causa della distanza, in noi si crea un’amara 

sensazione di mancanza dovuta alla comprensione stessa di cosa comporta 

l’impossibilità di raggiungere facilmente tale relazione sociale. Di conseguenza ci si 

palesa la prima sensazione delle tante che condizionano la nostra percezione. Lo stesso 

Griffero ci parla di questa distanza, applicata ad un contesto diverso si, ma con lo stesso 

significato in quanto essa «(contemplativa ma anche emozionale)86 può […] essere una 

condizione privilegiata dell’irradiazione atmosferica, soprattutto sotto il profilo 

visivo»87. Infatti, quando essa viene spazialmente applicata, riesce a mettere lo 

spettatore in soggezione, smuove qualcosa in lui, e se un profilo emotivo scaturisce in 

esso, allora ecco che la massima espressione della distanza si verifica, non gli si può 

scappare. Allo stesso modo anche la sua controparte, la vicinanza, può creare simili 

responsi, che sia emotivamente parlando, o che ci si trovi dinanzi al muro inclinato del 

Ningbo Historic Museum88, il quale sembra, benché perfettamente a conoscenza del 

fatto che staticamente non succederà, in procinto di crollare addosso a chi vi passeggia a 

fianco.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
85 T. Fuchs, Briefwechsel über Gefühle, in H. Schmitz, Was ist Neue Phänomenologie?, Koch, Rostock 

2003. 
86 «la contemplazione non consiste nello sbarazzarsi accuratamente dei sentimenti allo scopo di 

partecipare di un presunto conoscere puro, bensì nel ricevere gli impulsi alla valutazione dalle profondità 

del sentimento.» L. Klages, Ausdruckskunde, Einl. Von E. Frauchiger, Bouvier, Bonn (SW 6) 1964, p. 

622. 
87 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 32. 
88 Wang Shu, Amateur Architecture Studio, Ningbo Historic Museum, Ningbo, Zhejiang, China 2008. 



 
 

 

 

 

42 

 

 

 

«Equinox Sunset st Salk»89 

Louis I. Kahn, Salk Institute for Biological Studies di La Jolla, California 1960. 

 

 

Pensiamo ora di star conversando con qualcuno, magari appena incontrato, con il quale, 

al netto di una conoscenza reciproca, non riusciamo a trovare qualcosa da dire, e ci si 

presenta il silenzio; il silenzio è sì la mancanza del suono, ma è, perlomeno qui, più 

complesso e non necessariamente lacunoso di una melodia o di un sottofondo, bensì 

colmo di una sensazione magari sgradevole, magari (quando c’è sintonia perfetta tra le 

due parti che dialogano) sinonimo di comprensione ed affinità. Quando entriamo in un 

luogo ritenuto sacro, una Chiesa ad esempio, oppure quando andiamo in Biblioteca a 

ritirare un libro, siamo assaliti da una sensazione di solennità che in un certo senso 

permea l’aria, lo spazio racchiuso da questi edifici; e ciò è dato proprio dal silenzio che 

ci dice qualcosa. Il suo opposto, il rumore, non è d’altro canto da meno. A volte, con 

artisti quale Zimoun90, è proprio l’unione in contrasto tra i due a creare l’atmosfera 

adatta a trasmettere queste sensazioni. 

 
89 https://mapio.net/pic/p-4109285/ 
90 Zimoun (1977) è un’artista svizzero conosciuto per l’utilizzo del suono all’interno delle sue opere che 

creano spazi architettonici ed installazioni uniche nel loro genere: «Using simple and functional 

components, Zimoun builds architecturally-minded platforms of sound. Exploring mechanical rhythm and 

flow in prepared systems, his installations incorporate commonplace industrial objects. In an obsessive 

display of simple and functional materials, these works articulate a tension between the orderly patterns 

of Modernism and the chaotic forces of life. Carrying an emotional depth, the acoustic hum of natural 

phenomena in Zimoun's minimalist constructions effortlessly reverberates. » 

Laura Blereau (https://www.zimoun.net/cv/)  



 
 

 

 

 

43 

 

 

 

 

Zimoun, Le Centquatre, Paris, France, 201791 

 

 

Le «situazioni, [le] semi-cose, [gli] orientamenti del corpo-proprio»92 che rendono 

un’atmosfera quello spazio denso di sensazioni, sono davvero illimitate, situazionali, 

casuali ma anche artificiali ed antropiche. E se ne dovessimo presentare altre, al fine di 

enfatizzare il concetto, perché non farlo attraverso la dualità più antica tra i pensieri 

dell’uomo: luce e oscurità, chiarore e buio, e, nella sua sfaccettatura più estrema, vita e 

morte. Esse, nella pienezza di tutti i termini che racchiudono e in cui mutano, di civiltà 

in civiltà, hanno infinite parole spese su esse, teorie, dilemmi, pareri; ma, senza sbirciare 

troppo in altre tematiche che richiederebbero una vita intera per giungere al (forse) 

nulla, qui è palese l’importanza che assumono quando si tratta della percezione umana e 

sensoriale. Dopotutto chi, da piccolo, non ha avuto timore ad affrontare le tenebre una 

volta presa anche solo leggermente coscienza delle avversità che il mondo offre; come 

detto in precedenza questa paura, causata dalle possibilità che non riusciamo a definire 

nelle sfumate ombre che ci avvolgono, creano in noi sensazioni profonde, che, se 

utilizzate correttamente, riescono a riflettere i concetti della struttura che ci ospita. 

Guardiamo al Memoriale della Shoah di Milano93 o al Memoriale dell’11 settembre di 

New York94 od ancora al Museo della Miniera Allmannajuvet a Sauda95; ci parlano, con 

 
91 https://www.zimoun.net/ 
92 M. Großheim, Ludwig Klages und die Phänomenologie, Akademie Verlag, Belino 1994, p. 237. 
93 Morpurgo de Curtis Architetti Associati, Memoriale della Shoah, Milano 2013. 
94 Michael Arad, National September 11 Memorial & Museum, New York 2014. 
95 Peter Zumthor, Allmannajuvet Zinc Mine Museum, Sauda 2016. 



 
 

 

 

 

44 

 

le loro luci e le loro parti scure, di qualcosa di un passato in cui entriamo a far parte 

anche noi. 

 

 

 

«RES·O·NANT»96 

Mischa Kuball, Installazione di Luce e Suono al Museo Ebraico di Berlino, 2017; fotografia di Ladislav 

Zajac/Archiv Mischa Kuball, Düsseldorf/VG Bild-Kunst, Bonn 2017. 

 

 

Ci addentriamo di passo in passo verso una comprensione del concetto di atmosfera che 

spiega perché proviamo emozioni relativamente a specifici contesti. E con esse anche 

l’importanza di questi elementi che appartengono, in varia misura, alla nostra vita 

quotidiana. Esse si presentano a volte come una leggera brezza che può sfuggire, ed 

altre volte come il sussulto che si ha quando la sveglia non suona in visione di un 

appuntamento. Ma cosa rende queste situazioni una più d’impatto dell’altra? Potremmo 

dire che questa scala di colori varia sulla base delle cose e degli effetti che tale 

fenomeno implica 

 

 

Se la realtà delle impressioni sensoriali è una realtà dell’accadere, allora è 

anche qualcosa di unico e di irripetibile. Nel giallo vissuto di una rosa rientra 

non solo il profumo, il calore estivo, l’azzurro del cielo, ma anche quel periodo 

della vita che non torna una seconda volta e che era occupato dall’impressione 
 

96 https://www.luceweb.eu/2018/04/14/resonant-installazione-site-specific-per-il-museo-ebraico-di-

berlino/ 



 
 

 

 

 

45 

 

di cui parliamo: nel giallo vissuto di una pianta che appassisce rientra non solo 

l’autunno nel suo insieme, ma anche l’unicità del luogo e dell’ora che nessun 

autunno a venire mi ripresenterà.97 

 

 

Ciò che accade è dunque una trasmissione delle esperienze nel mondo che ci circonda, 

ed in cui siamo compresi, nelle quali sono intrinseche un sempre maggior numero di 

altre che, come le prime, hanno avuto una qualche valenza o avranno importanza; e 

passato quel momento, abbiamo la consapevolezza dell’unicità di quello che ormai è 

passato (che ce ne rendiamo conto all’istante o che il ricordo faccia la sua parte in un 

altro momento, rendendo il primo più intenso). 

 

 

Questa tematizzazione dell’atmosferico presuppone anche una ridefinizione 

(neo)fenomenologica della filosofia nei termini di una «autoriflessione 

dell’uomo circa il modo in cui egli si orienta nel proprio ambiente»98. Essa 

rivendica quindi il diritto di esprimere, appunto, «come ci si sente»99, ossia di 

esaminare l’esperienza per rilevarne […] la carica atmosferica sulla scorta di 

una sensibilità estesiologica, ma anche ermeneutica in un duplice senso, visto 

che da un lato la comprensione potrebbe non essere altro che la corrispondenza 

tra finto atmosferico e irradiazione atmosferica100, e dall’altro attraverso 

l’atmosfera stessa – mutuando qui quello che si dice dell’intonazione d’animo - 

«il mondo è già ‘interpretato’ in un modo del tutto specifico, e da questa 

interpretazione originaria della vita e del mondo […] tutto il comprendere è 

governato fin da principio»101.102 

 

 

Questo legame presente tra l’uomo ed il suo intorno, in cui «ogni personalità vivente 

 
97 L. Klges, Der Geist als Widerscher der Seele, 3Bande, Barth, Leipzig 1932, pp. 174-175. 
98 H. Schmitz, Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bouvier, Bonn 1990, p. 5. 
99 H. Schmitz, Wozu Neue Phänomenologie?, in M. Großheim (hg.), Wege zu einer voleren Realitat. Neue 

Phänomenologie in der Diskussion, Akademie Verlag, Berlino 1994, pp. 7-18. 
100 «Nel fiuto per l’atmosferico possediamo un organo che ci permette di cogliere ciò che caratterizza in 

modo del tutto immediato e unitario il mondo del nostro prossimo e il mondo ambiente» 

H. Tellenbach, Geshmack und Atmosphäre, Muller, Salisburgo 1968, pp. 62-63. 
101 O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, Klostermann, Francoforte 1965, p. 57. 
102 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 34. 



 
 

 

 

 

46 

 

[…] è come circondata da una sottile nuvola che emana da essa e che, spargendosi 

nell’atmosfera, la riconnette a quest’ultima»103, ci parla tra le righe di un misto di 

esperienze passate che sono, seppur l’una distinta e diversa dall’altra, indispensabili al 

sopraggiungere di quelle successive. Esse sono le prime ‘immagini’ di un luogo, di uno 

spazio, di una…situazione. Senza queste prime volte, le manifestazioni che sono da 

poco state esposte, non si verificherebbero, ed è proprio per questo motivo che si 

ritrovano ad avere un fondamentale ruolo; la «prima immagine che noi abbiamo dei 

luoghi e dei paesaggi […] ha in sé sorpresa (a volte stupore) e fremito»104, e questa 

unicità di un momento irripetibile (e dei momenti come questo, relativi ad ogni contesto 

possibile) ci sembra così fulmineo, fugace, quanto però duraturo e permeabile dentro la 

nostra mente nel tempo. «Una volta che abbiamo cominciato a orientarci nel luogo, 

quella primissima immagine non può presentarsi mai più»105, ma può certamente 

condizionare, anche per sempre, come noi reagiamo a ciò che il mondo ci presenta 

dinanzi 

 

 

Una figura e talvolta persino il suono di una voce suscitano immediatamente 

simpatia o avversione, […] si prova qualcosa trovandosi per la prima volta in 

un certo appartamento, dinanzi a un fenomeno naturale o a uno sconosciuto. In 

tutti questi casi si vive una percezione affettiva e proprio-corporea che ha 

immediate conseguenze valutative ed espressive (eccitazione, terrore 

paralizzante, salti di gioia, rossore, pelle d’oca).106 

 

 

Tralasciando i possibili sviluppi meramente psicologici che questo argomento sta pian 

piano palesando, e su cui verranno presentate alcune righe per uno spunto 

d’approfondimento in seguito, ci si accorge che l’emergere delle emozioni si coordina al 

presentarsi delle succitate situazioni che ne permettono la nascita. Lo stesso Griffero 

ricorda al lettore che è importante non confondere le terminologie tra loro in quanto «le 

 
103 E. Minkowski, Vers une cosmologie: fragments philosophique, Paris: Aubier-Montaigne, 1936; Verso 

una cosmologia. Frammenti filosofici, trad. it. di D. Tarizzo, intr. di E. Borgna, Einaudi, Torino 2005.  
104 L. Daudet, Melancholia, Parigi 1928; trad. it. di M. Russo, introd. Di G. Allegra, Novecento, Palermo 

1989, pp. 71-72. 
105 W. Benjamin, Pariser passagen, 1982; I ‘passages’ di Parigi, a cura di R. Tiedemann, ed. it. a cura di 

E. Ganni, 2 voll. Einaudi, Torino 2000-2002. 
106 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit.,, p. 37. 



 
 

 

 

 

47 

 

atmosfere sono sì sentimenti ma sentimenti anzitutto esterni, effusi in una […] 

dimensione spaziale e vincolati [per l’appunto] a situazioni» dove esse vengono 

descritteci come «uno stato di cose molteplice e caotico, discriminabile da altri proprio 

grazie alla sua [si riferisce ad una singolare situazione] peculiare tonalità 

atmosferica»107. Ed è grazie a questo che non è solo il singolo a poter esperire 

un’atmosfera: l’uomo, che come per la dimostrazione stessa della sua esistenza 

innegabile attraverso prima l’agostiniano dubito ed in conclusione il cartesiano cogito, è 

il solo nel regno animale a poter «entro certi limiti riflettere sul proprio mondo-

ambiente e compararlo ad altri, trascendendo così […] i vincoli del proprio ‘mondo 

percepito’ e ‘mondo effettuale’»108; e seppure vi possa essere un’interpretazione, un 

rimando od una reazione diversa da individuo a individuo109, indubbio rimane il fatto 

che in ognuno sfocia un’emozione se la situazione è presente, «nessun soggetto 

‘sintetizzatore’ potrebbe far sorgere legami laddove non ce n’è alcuno»110 . 

 

Non resta ora altro che delineare qualche ulteriore punto descrittivo riguardo ad 

un’atmosfera, come l’accorgersi che se ne percepisce la ‘presenza’ all’interno di un 

ambiente ancor prima di focalizzarsi sui singoli elementi che la compongono, come di 

fronte ad un mare nebbioso, in una mutuale contemplazione111.  

 

 

 

 
107 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 39. 

Un ulteriore descrizione di queste situazioni ci viene data da Hermann Schmitz all’interno di Was ist neue 

phänomenologie? come: «le dimore, le scaturigini e i partner primari di tutto il comportamento umano e 

animale; tutto il pensare e il sentire, il volere, il rappresentare e il fare attinge alle situazioni, vi ricade e si 

sofferma in modo analitico e combinatorio solo con passi provvisori sui singoli temi ricavati dalle 

situazioni e sulle loro costellazioni». Se dovessimo invece ricercare una delineazione più formale, queste 

situazioni potrebbero in un certo qual modo essere assimilabili dalla ricerca fenomenologica di Heidegger 

in Il Concetto Preliminare di Fenomenologia all’interno di Essere e Tempo, dove fenomenologia assume 

il significato di far vedere ciò che «si mostra in sé stesso, a partire da come esso stesso si mostra. […] In 

tal modo, non viene espresso nulla più di quanto contenuto nella massima […]: ‘alle cose stesse!’.» 
108 Ivi, p. 39. 
109 «Ogni mondo individuale ne ritaglia quella piccola parte in cui trova il supporto dei caratteri 

percepiti e dei caratteri effettuati dei propri cicli funzionali.» 

Von J. Uexküll e G. Kriszat, Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, J. Springer, Berlin 

1934; Ambiente e comportamento, trad. it. di P. Manfredi, intr. di. F. Mondella, Il Saggiatore, Milano 

1967, p. 219. 
110 G. Piana, Elementi di una dottrina dell’esperienza, Il Saggiatore, Milano 1979. 
111 L’immagine che si suggerisce qui come precisa rappresentazione del discorso, intesa con doppio 

significato (quello benjaminiano espresso in precedenza e quello di figura di un oggetto corporeo), è 

quella del Monaco in riva al mare di Friedrich: centrale è solo il confronto solitario tra il monaco e, per 

l’appunto, il mare. Il cielo è fosco e nebbioso, accessibile soltanto alla proiezione emotiva. 



 
 

 

 

 

48 

 

 

 

Caspar David Friedrich, Der Mönch am Meer. olio su tela, 1808-1810.112 

 

 

«Il sorgere di una […] atmosfera conferisce all’esistenza una tinta diversa, un’altra 

tonalità, una nuova disposizione umorale»113 e parlando ancora di radiazione 

elettromagnetica con diverse lunghezze d'onda 

 

 

Prima che come proprietà degli oggetti, i colori, ad esempio [qui a 

rappresentare i singoli elementi poco fa discussi], sono percepiti 

nell’interazione col colore degli oggetti contigui e perfino con l’aria che si 

interpone tra il nostro occhio e il percetto, tanto che «non si condensano più in 

colori superficiali, ma si diffondono attorno agli oggetti e divengono colori 

atmosferici», sono «come un’uscita della cosa fuori di sé»114, un’estasi che non 

sarebbe esagerato definire coesistenza o comunione.115 

 

 

Ricapitolando, è dunque l’essere umano che, tra soggettività ed oggettività, in una sorta 

 
112 https://www.artesvelata.it/wp-content/uploads/2020/10/Caspar-David-Friedrich-Monaco-sulla-

spiaggia-arte-svelata-scaled.jpg 
113 H. Tellenbach, Geschmack und Atmosphäre, Müller, Salisburgo 1968, p. 78. 
114 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, 1945; Fenomenologia della percezione, trad. it. 

di A. Bonomi, Bompiani, Milano 2003, pp. 353, 417. 
115 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 40. 

 



 
 

 

 

 

49 

 

di compromesso, si accorge della traslazione sulle cose dell’aspetto emotivo esercitato 

su di noi, la quale, con le parole di Heidegger, «non accadrà per caso e arbitrariamente, 

bensì perché troviamo evidentemente nelle cose qualcosa che, per così dire, esige da sé 

che noi le consideriamo e le definiamo in tal modo e non diversamente […]. In questo 

caso non trasmettiamo qualcosa, bensì la apprendiamo in qualche modo dalle cose 

stesse»116.  

 

Più volte oramai è stato detto che queste atmosfere possono essere assimilate anche al 

concetto di sentimenti effusi nello spazio; «delle modalità di una comunicazione 

proprio-corporea predualistica ora sovrasoggettive e sovraoggettive […], ora 

maggiormente dipendenti dal soggetto, oppure condensate in (o ancorate a) oggetti 

preferenziali»117. E lo spazio funge da contenitore e presentatore per queste emozioni 

spazializzate, come già è stato mostrato all’inizio di questa Tesi attraverso molteplici 

esempi. Non sono stati però discussi i termini ultimi per una delineazione dei caratteri 

ormai palesi di queste atmosfere che finalmente si sono presentate nella loro 

complessità. Partendo dal sacro per questa ricerca, la religione e le credenze sono 

risultate di forte interesse ed impatto per la delineazione di questo qualcosa che 

finalmente ha assunto un nome, questo qualcosa che riesce a suscitare quel ‘brivido 

sottile’ di cui ci ha parlato Rudolf Otto118.  

 

E dunque, da questo percorso, ogni atmosfera risulta: 

 

 

I. Tanto più profonda e sentita, e quindi ‘conosciuta’, quanto meno è 

linguisticamente circoscrivibile; 

II. Generabile, ma non comunicabile per via razionale; 

III. Coinvolgente il corpo-proprio con conseguenze anche su quello fisico 

(‘fa rizzare i capelli’, ‘tremare le membra’, venire la pelle d’oca’, ecc.); 

IV. Contagiosa, poiché «come una corrente elettrica accumulata, […] si 

 
116 M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle, Germania 1927; Essere e Tempo, trad. it. di A. Marini, 

Mondadori, Cles 2019, p. 114. 
117 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 110. 
118 R. Otto, Il sacro. L’irrazionale nell’idea del divino e la sua relazione al razionale, a cura di E. 

Buonaiuti, Milano 1989. 



 
 

 

 

 

50 

 

scarica su chiunque si faccia vicino»119; 

V. Attraente non-nonostante, ma proprio perché atterrisce […]; 

VI. Sopravveniente rispetto a dati sensibili che ne sono in ogni caso solo 

l’occasio; 

VII. Attiva, infine, ovviamente su animi emozionalmente predisposti, poiché 

«l’impressione […] postula l’impressionabile. Ed impressionabile non è 

lo spirito se esso è pura tabula rasa»120.121 

 

 

Ed infine, possiamo affermare che esse non siano metaforiche, in quanto indicano 

un mancato riempimento spaziale che viene avvertito dal fruitore proprio-

corporalmente come un decentramento emozionale; e lo stesso si può dire degli 

stati d’animo derivanti da queste esperienze, poiché essi sono da noi avvertiti 

nella loro ‘forza’ o nella loro ‘leggerezza’ (capiamo se un’emozione è superficiale 

oppure profonda).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
119 Ivi, p. 27. 
120 Ivi, p. 152. 
121 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., pp. 78-79. 



 
 

 

 

 

51 

 

 

Sarebbe ingiusto nei confronti delle tematiche finora affrontate non accennare a quella 

componente senza la quale tutto quello su cui è stato discusso non si verificherebbe dal 

principio. Come già è emerso, infatti, senza una mente pensante legata ad un corpo 

fisico che interagisce con il suo intorno, non vi sarebbe alcun fenomeno; non si 

verificherebbe nessun processo tra il soggetto ed il suo sfondo, su cui tante parole sono 

state spese. Che siano soggettive o meno, le reazioni, o meglio gli impulsi e la 

percezione stessa di ciò che ci circonda, che riceviamo dal mondo sono innescati dai 

cinque canali sensoriali. La realtà esterna ‘comunica’ con noi attraverso i sensi che fin 

da piccoli ci vengono insegnati: la vista, l’udito, l’olfatto, il tatto ed il gusto. Solo 

stimolando uno di essi si verifica un risultato di un qualche tipo, il quale viene in 

seguito distorto dalle esperienze che ogni singolo ha avuto, e come precedentemente 

detto, da ciò nasce un’esperienza conforme a quella atmosferica. L’iter che si verifica 

tra l’esterno ed il nostro ‘interno’ è un argomento assai studiato, poiché si presentano 

innumerevoli svincoli lungo il percorso, guardando ai quali entra in gioco la psicofisica 

 

 

La psicofisica è un settore della psicologia che si è occupato del problema di 

come uno stimolo fisico (una luce o un suono) possa produrre una reazione o 

una risposta nell’individuo. Lo stimolo esterno attivatore può essere definito 

fisico in quanto entità reale […]. La risposta dell’individuo è, invece, di natura 

sostanzialmente psicologica, perché quello stimolo produrrà una risposta 

complessa da parte dell’organismo. Per esempio, la luce verde del semaforo è 

di natura fisica, la risposta dell’individuo psicologica122, in quanto l’input deve 

essere interpretato sulla base di tutta una serie di conoscenze e apprendimenti 

precedenti.123 

 

 

 
122 In questo proposito è già stato presentato un altro esempio nel capitoletto precedente: quello del giallo 

vissuto di una rosa. 
123 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, Carocci, Roma 2017, p. 12. 



 
 

 

 

 

52 

 

Come nel caso della Moriana124 di Calvino, la faccia visibile delle manifestazioni 

derivanti da questi processi, e quella nascosta in cui quest’ultimi agiscono (ed i motivi 

per cui lo fanno), sono un tutt’uno di non facile comprensione. Compito di questo breve 

capitoletto è però quello di ragguagliare riguardo all’esistenza di cosa si è fatto in merito 

a queste problematiche, tenendosi alla giusta distanza in quanto sarebbe sfrontato 

addentrarsi in materie che richiederebbero una comprensione estesa e frutto di anni di 

studio. Infatti, già a partire dallo spettro entro il quale i cinque canali sensoriali possono 

agire si sono sviluppate molte ricerche: nascono la soglia differenziale e la soglia 

assoluta125. E se esse altro non sono (al netto dei test, metodi per verificarle e 

percentuali entro le quali esse sono applicabili in un gruppo di persone) che quei 

margini che permettono il presentarsi dell’interazione effettiva con il mondo, divengono 

anche un punto di partenza per un fattore qui essenziale, quello estetico. Gustav 

Fechner, padre di una nuova branca della psicofisica, credeva che la mente fosse capace 

di misurare il valore estetico usando la percezione e la sensazione.  

 

 

Fechner (1876) riteneva che l’esperienza estetica fosse attribuibile a un insieme 

di fattori elementari […] secondo cui la percezione è data dalla somma dei 

singoli elementi che danno luogo a un percetto. […] Sono le proprietà fisiche 

dell’oggetto – proporzioni, equilibrio, ordine – a determinare una reazione di 

preferenza. Questo approccio è stato definito ‘estetica sperimentale’ ed è 

considerato un’estetica ‘dal basso’ perché sono i dati esterni, gli elementi 

formali dell’oggetto, a essere ritenuti significativi nella valutazione estetica. 

[…] Questo tipo di estetica […] attribuisce grande significato e importanza al 

reperimento sperimentale di dati e alla ricerca di regolarità nelle valutazioni di 

preferenza. […] La bellezza delle strutture, cioè l’armonia delle proporzioni, 

 
124 «Guadato il fiume, valicato il passo, l’uomo si trova di fronte tutt’a un tratto la città di Moriana, con 

le porte d’alabastro […], le colonne di corallo […], le ville tutte di vetro. Se non è al suo primo viaggio 

l’uomo sa già che le città come questa hanno un rovescio: basta percorrere un semicerchio e di avrà in 

vista la faccia nascosta di Moriana, una distesa di lamiera arrugginita, tele di sacco, assi irte di chiodi, 

tubi neri di fuliggine […]. Da una parte all’altra la città sembra continui in prospettiva moltiplicando il 

suo repertorio d’immagini: invece […] consiste solo in un dritto e un rovescio, come un foglio di carta, 

con una figura di qua e una di là, che non possono staccarsi né guardarsi».  

I. Calvino, Le città invisibili, Mondadori, Verona 1993, p. 105. 
125 «La soglia assoluta corrisponde alla quantità minima necessaria affinché uno stimolo possa essere 

discriminato: vedere un oggetto, udire un suono o sentire un peso. La soglia differenziale, invece, 

riguarda la capacità di discriminare la variazione di intensità tra due stimolazioni sensoriali». 

S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., pp. 13-14. 



 
 

 

 

 

53 

 

avrebbe una funzione anche di tipo pratico in quanto faciliterebbe il 

riconoscimento, la classificazione e la ripartizione degli oggetti in categorie.126 

 

 

Precedentemente sono stati presentate alcuni esempi (Le Centquatre ed Installazione di 

Luce e Suono al Museo Ebraico di Berlino) in cui tra i cinque sensi quelli che più 

assumono importanza risultano essere principalmente, almeno per il primo e più 

significativo impatto, due. La vista e l’udito, i quali hanno il complesso compito di 

risuonare nel loro presentarsi verso il visitatore e trasmettere (qui) quello che il loro 

ideatore ha affidato loro, sono chiaramente i sensi più forti all’interno di questi contesti 

pian piano esplorati. L’elemento più impattante facente parte della visione è, per ovvi 

motivi, la luce. In mancanza di essa nulla sarebbe esperibile con questo senso; la stessa 

percezione del colore va ricordato essere «il risultato di un continuo scambio tra le 

informazioni presenti nella luce e la riflessione e l’assorbimento degli oggetti presenti 

nell’ambiente. Il colore non è implicitamente presente nella luce o negli oggetti, ma 

nasce da una complessa combinazione tra queste due entità, oltre, ovviamente, alla 

presenza di un sistema biologico adatto a percepirlo»127. Al di là della pura 

comprensione fisica di cosa sia e come si comporti la luce, qui va sottolineato come lo 

studio del comportamento umano in relazione ai colori sia molto interessante: dopotutto 

che sia in uno spot pubblicitario o all’interno di un quadro (è risaputo che le scoperte 

scientifiche sulle teorie del colore abbiano influenzato l’attività artistica dei pittori), 

l’uso dei colori è una componente fondamentale nello scaturire di sensazioni in chi si 

trova ad interagire con essi. Una domanda si presenta di conseguenza: quando è dunque 

possibile percepire i colori? Grossolanamente in due momenti: se siamo in presenza di 

una fonte diretta come una lampada d’ufficio o sotto al sole, oppure tramite la 

quotidiana presenza attorno a noi di oggetti che riflettono luce poiché illuminati. Il 

processo che ci permette di vedere i colori (ed in generale anche tutto il resto) è un 

complesso viaggio che deve attraversare, in un tempo millesimale, diverse ‘stazioni’; i 

nostri occhi infatti fungono da recettori attraverso i quali le informazioni arrivano poi al 

cervello, ma nel mentre vi sono diversi passaggi e filtri affinché esse vengano ‘lette’ nel 

modo corretto.  

 

 
126 Ivi, pp. 19-21. 
127 Ivi, p. 25. 



 
 

 

 

 

54 

 

 

È stato scoperto che il colore viene percepito prima della forma e la forma 

prima del movimento. L’intervallo tra la percezione del colore e quello del 

movimento è di circa 60-80 millisecondi. Esistono dunque una gerarchia 

temporale e una modularità della visione; la corteccia visiva, cioè, possiede 

moduli specializzati che elaborano, in maniera indipendente e in successione 

temporale, diversi aspetti dello stesso stimolo.128 

 

 

Queste asserzioni sono un importantissimo elemento nella comprensione degli spazi 

atmosferici, poiché, oltre ad aiutare in un certo qual modo chi volesse creare un’opera, 

rendono comprensibili le reazioni che si verificano all’interno di essi. Passando ora 

all’udito, attraverso il quale è possibile sentire suoni e rumori, si può dire che il 

processo sia simile, per quanto più complicato. Attraverso l’orecchio, è possibile captare 

le onde sonore, che altro non sono che cambiamenti della pressione dell’aria tramite 

espansioni e compressioni causate dagli enti (oggetti, persone, elementi). Queste onde 

sonore si dividono in semplici (in grado di produrre suoni puri) ed in complesse (in 

grado di produrre suoni composti) come la voce umana, derivante dalla vibrazione delle 

corde vocali. Basti pensare a quanto rilevante è la comunicazione all’interno della 

società umana per anticiparsi l’importanza di questo canale sensoriale, e quanto difficile 

possa essere il processo che permette al cervello di comprendere i suoni  

 

 

La trasmissione meccanica dell’impulso sonoro, dal padiglione al nervo 

acustico, è piuttosto complessa […] a differenza della trasmissione 

dell’informazione visiva dell’occhio, che è molto più lineare. È a livello dei 

neuroni che viene prodotto un impulso nervoso di tipo elettronico. I neuroni si 

uniscono in un fascio, il nervo acustico, che giunge alla corteccia uditiva 

primaria localizzata nel lobo temporale di entrambi gli emisferi. La corteccia 

uditiva è piuttosto sviluppata negli umani perché il linguaggio verbale 

(attraverso la produzione di suoni) è il sistema di comunicazione più 

 
128 Ivi, p. 35. 



 
 

 

 

 

55 

 

importante.129 

 

 

Non a caso, perciò, la stimolazione dell’udito è uno degli elementi costanti in molte 

esposizioni contemporanee. Visitando, ad esempio, una qualsiasi delle Biennali di 

Venezia, ci si rende conto che ogni padiglione ha sempre un sottofondo musicale o 

comunque sonoro. Questo sottofondo a volte crea una sorta di atmosfera fugace e sottile 

che accompagna nell’esplorazione ai temi presentati, mentre altre volte diviene il vero e 

proprio protagonista. Durante la 17a Esposizione Internazionale d’Architettura 

(Biennale) 2021, Doxiadis+130 ha presentato all’Arsenale di Venezia Entangled 

Kingdoms, un’installazione atta a sensibilizzare «una riverente riflessione sulla 

complessità e la bellezza, ma anche sull’invisibilità e l’ubiquità dei funghi nel mondo 

che ci circonda»131.  

 

 

 

Doxiadis+, Entangled Kingdoms, Portale d’ingresso, Arsenale di Venezia 2021. 

 

 
129 Ivi, p. 42. 
130 «doxiadis+ è un team di progettazione all'avanguardia composto da esperti che creano paesaggi e 

architetture radicate con un profondo rispetto per le persone e la natura». 

Trad. it. da https://doxiadisplus.com/ 
131 https://www.labiennale.org/it/architettura/2021/emerging-communities/doxiadis. 



 
 

 

 

 

56 

 

Diverse coltivazioni di funghi, rappresentazione di uno dei regni maggiori che ci 

circonda, sono state poste in modo da attirare l’attenzione verso di esse, con 

un’illuminazione apposita che sin prima di accedere effettivamente nello spazio 

espositivo, invitava ad entrare. Delle radici di luce uscivano dallo stretto ingresso buio, 

‘catturando’ i passanti. La vista è dunque il primo elemento sfruttato, e poco rimane 

affinché anche l’udito abbia la sua parte. Neppure entrati infatti, un suono costante si 

presentava: un battito simile a quello cardiaco proveniente dalla stanza. Varcata la 

soglia si veniva avvolti da un ambiente stretto, con luci soffuse derivanti dagli elementi 

esposti e questo battito, onnipresente, che in poco trasmetteva e faceva comprendere 

quel messaggio scritto sul muro d’accesso: Whitout me you don’t exist. 

 

Lo studio della percezione rappresenta uno dei primi temi di ricerca della psicologia 

sperimentale, sebbene la questione emerga anche in ambito filosofico e fisiologico. Il 

fattore esperienza è ad esempio già emerso; esso è alla base anche della teoria empirista 

della filosofia inglese fondata da Hume, Locke e Berkeley secondo cui ogni forma di 

conoscenza deriva da questo. «La mente dell’uomo è immaginata come una tabula rasa 

su cui l’ambiente e l’esperienza incidono le loro tracce»132. George Berkeley riteneva 

che lo spazio e la tridimensionalità venissero comprese attraverso la profondità, la quale 

si consolida solo attraverso l’esperienza che facciamo in relazione ad immagini, 

sensazioni ed azioni. Questa teoria viene inoltre ripresa nel novecento con il 

transazionalismo nordamericano: i suoi esponenti principali (Ames, Cantril, Ittelson, 

Kiloatrick) ritenevano che «il processo percettivo fosse strettamente associato alle 

azioni e alle esperienze attraverso cui ognuno costruisce il proprio mondo» 

 

 

Il termine transazionalismo fa riferimento a un’azione di collegamento tra 

organismo e ambiente (transazione) in cui il processo percettivo organizza e 

struttura l’ambiente sulla basa dell’attività e dell’esperienza dell’individuo. La 

percezione è dovuta alle assunzioni che ogni persona, attraverso l’esperienza, si 

costruisce sul mondo e che poi utilizza per comprendere i fatti e i fenomeni 

percettivi. Le ricerche dei transazionalisti […] sono tutte rivolte alla 

dimostrazione del peso che l’esperienza passata ha nell’orientare la nostra 

 
132 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., p. 57. 



 
 

 

 

 

57 

 

percezione.133 

 

 

Molto invece si è già detto riguardo ad una figura come Heidegger, da cui una parola, 

fenomenologia (e fenomeno), è emersa. Su queste basi, come anche a partire da Kant, si 

fonda la psicologia della Gestalt. Prendendo Edmund Husserl come punto di riferimento 

per spiegarne brevemente gli aspetti, si delinea un pensiero secondo cui «la nostra 

conoscenza comincia con l’esperienza, più precisamente con l’esperienza di cose 

esistenti, che sono i fatti. Da un lato c’è il soggetto capace di atti di coscienza come 

percepire, ricordare ecc.; dall’altro c’è l’oggetto che è quanto si manifesta in questi atti, 

immagini, pensieri, ricordi. È importante […] quello che si manifesta nella coscienza, e 

ciò che si manifesta è [per l’appunto] il ‘fenomeno’: quello che si mostra e appare»134. 

Caratteristica della Gestalt risulta dunque uno studio sui fatti ed i fenomeni, anche 

diversi dai dati della realtà fisica, provenienti dai nostri sensi; descriverne i tratti e le 

motivazioni per cui si verificano 

 

 

La teoria della Gestalt propone due leggi generali sullo studio dei fenomeni 

psichici:  

 

I. I fenomeni psicologici, non solo quelli percettivi, avvengono in un 

campo (il concetto di campo era stato mutuato dalla fisica e in 

psicologia assumeva il significato di uno spazio vitale in cui agiscono 

forze con valenze contrapposte); 

II. I processi, per quanto le condizioni lo permettano, tendono a rendere lo 

stato del campo buono, una condizione, cioè, di equilibrio delle forze 

presenti. 

 

[…] I gestaltisti spiegavano l’atto percettivo come un comportamento globale, 

immediato e unitario che era costituito dalla semplice somma degli elementi in 

un tutto.135 

 
133 Ivi, p. 58. 
134 Ivi, pp. 58-59. 
135 Ibidem. 



 
 

 

 

 

58 

 

Questo tutto di cui si parla altro non sarebbe che la relazione tra quei caratteri propri 

dell’oggetto; «il tutto è diverso dalla somma delle singole parti»136. 

 

Il passo successivo poggia sulla ricerca decennale (sui processi cognitivi) di Ulric 

Neisser, che con il libro Psicologia cognitivista137, da cui prende il nome il 

Cognitivismo, propone un nuovo ‘punto di vista’ sul problema. Il nostro cervello, 

similarmente ad un computer, attraverso una complessa catena di impulsi elettrici, 

cercando di elaborare un’informazione in presenza di una moltitudine di altre, deve 

necessariamente filtrare gli stimoli e le immagini che riceve (in quanto è limitato come 

capacità). Superato questo primo e faticoso step138, deve memorizzare e archiviare 

l’informazione che potrebbe servire in futuro, perdendone alcune parti. 

 

 

Secondo la psicologia cognitiva, l’atto visivo non è una pura registrazione 

passiva dell’ambiente fisico esterno, ma una costruzione attiva che implica 

processi di elaborazione e di analisi. […] L’input sensoriale che proviene 

dall’esterno subisce tutta una serie di modificazioni e di elaborazioni prima di 

poter essere percepito: è infatti trasformato, ridotto, elaborato, immagazzinato, 

recuperato e infine utilizzato. […] Quindi, anche un compito semplicissimo 

come afferrare un oggetto, come una penna, presuppone che venga operata una 

selezione fra tutti gli oggetti presenti disordinatamente sul piano della 

scrivania, attraverso un confronto con l’immagine memorizzata più volte in 

passato che abbiamo imparato a conoscere come penna.139 

 

 

Come conclusione per queste teorie riguardo alla psicologia della percezione, James 

Gibson propone un approccio, detto ecologico, in cui si oppone all’eccesiva enfasi data 

dai cognitivisti ai processi di elaborazione dell’informazione visiva. L’ambiente e 

l’interazione che l’organismo ha con esso deve essere ed è fondamentale: 

 
136 Trad. it. di «Das Ganze unterscheidet sich von der Summe seiner Teile», ritenuta una delle massime 

della Gestalt. 
137 Ulric Neisser, Cognitive Psychology, 1967; Psicologia cognitivistica, trad. it. G. B. Vicario, Milano, 

Martello Giunti, 1976. 
138 In informatica step definisce il passo elementare di un programma. 
139 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., p. 61. 



 
 

 

 

 

59 

 

l’informazione è presente nella luce e nell’ambiente e da qui il nostro sistema visivo è 

spiegabile. «L’esperienza visiva […] è immediata e diretta e non sarebbe necessario 

supporre l’esistenza di processi di elaborazione superiore che al contrario, erano 

fondamentali per i cognitivisti»140. Le proprietà che un oggetto possiede sono, 

nonostante varino incessantemente (ed il nostro cervello si sia allenato a riconoscerne 

gli aspetti differenti) sufficienti affinché ne capiamo i caratteri quali la funzione ecc. 

 

Una branca interessante riguardo alla percezione visiva risulta essere quella che studia e 

si approccia ai fenomeni percettivi, in cui rientrano, ad esempio, quelli delle illusioni 

ottiche di vario genere. In Psicologia della percezione la maggior parte dello spazio 

viene infatti occupato dalla discussione e delineazione di questi fenomeni che, 

dall’esplorazione di come si articola una figura con il suo sfondo141, si sviluppa 

spiegando cosa siano l’ambiguità percettiva, quali siano le leggi che regolano 

l’organizzazione percettiva, come il cervello reagisca a questi stimoli, come vista ed 

udito si connettano, come colori e profondità assumano la loro parte e come diversi 

artisti e personalità abbiano basato la loro produzione su questi fattori. Tra di essi un 

nome d’obbligo è quello di Maurits Cornelis Escher. Attraverso un lavoro 

straordinariamente ampio, che ha impatto anche nella contemporaneità (alcuni elementi 

derivanti da questo artista sono entrati a far parte di molte realtà con le quali viviamo e 

risulta quasi impossibile non averne incontrato delle tracce lungo il corso della vita), 

egli ci presenta costruzioni impossibili, esplorazioni dell'infinito, giochi sullo e nello 

spazio e geometrie interconnesse che cambiano gradualmente in forme via via 

differenti. Queste illusioni si sono talmente instaurate nella società da generare eredi in 

ogni dove, fino all’estremo capolavoro videoludico di Monument Valley142, in cui per 

completare l’esperienza data è necessario, attraverso la modifica prospettica delle 

architetture proposte su due dimensioni, generare percorsi che visualmente sembravano 

impossibili. E se queste tematiche sembrano illimitate, come da premessa per questo 

fugace sguardo psicologico, giunge la dovuta conclusione che si connette con le tanto 

 
140 Ivi, p. 64. 
141 L’illusione ottica che sfrutta questo rapporto forse più conosciuta è il Vaso di Rubin, il quale si mostra 

sia come due visi che si guardano che come un vaso, il quale vede i suoi contorni crearsi proprio da questi 

due visi. Quest’immagine è così famosa che la stessa Rai (Radiotelevisione italiana S.p.A.) ha preso 

spunto a piene mani per la creazione del suo logo in cui due visi danno forma ad una farfalla ed il 

rapporto tra questi elementi è lo stesso. 
142 Monument Valley è un puzzle game indipendente sviluppato e pubblicato da Ustwo Games. Il 

giocatore guida la principessa Ida attraverso labirinti di illusioni ottiche e oggetti impossibili mentre 

manipola il mondo intorno a lei per raggiungere varie piattaforme. 



 
 

 

 

 

60 

 

complicate emozioni che molto importano all’interno delle atmosfere. Dopotutto chi 

dubiterebbe della capacità che un quadro ha, in qualità di immagine artistica, di attivare 

stati emozionali diversi nel suo fruitore dopo aver percorso questa tortuosa strada. 

Innegabile è infatti che queste opere trattengano (ed emanino di conseguenza) una 

mistura di valore estetico, sociale e storico, derivanti sia dal loro ‘ideatore’143, che 

ovviamente dal contesto in cui si inseriscono (che influisce sia sui valori elencati 

‘generali’ che ‘personali’ del loro creatore). Ai tempi odierni si parla persino di arte-

terapia, ovvero, al fine di ridurre ansia o stress, «‘arti’, quali pittura, scultura, musica, 

danza, teatro, scrittura e narrazione di storie/racconti che abbiano lo scopo di favorire e 

promuovere il benessere psicofisico personale. […] La persona è invitata a produrre 

qualcosa […] che possa agevolare la possibilità di percepire sé stessi come individui 

capaci di esprimere, attraverso questa produzione, vissuti, emozioni, relazioni che 

abbiano ricadute positive sul proprio stato d’animo»144. Ed è proprio partendo da questi 

esempi che Mastandrea giunge alla conclusione del suo libro che qui ha avuto una 

funzione quasi di guida; viene presentato un esperimento il cui proposito è semplice145: 

«verificare se la visione di immagini d’arte – suddivise in tre differenti categorie, con 

contenuto inquietante, neutro e sereno – possano influenzare lo stato d’animo dei 

partecipanti all’esperimento»146. I risultati, ai quali giungeremo immediatamente, sono 

inaspettati. Va comunque tenuto conto che al principio di questo test c’era la ricerca di 

uno strumento, configurato qui nell’immagine d’arte, che fosse in grado di attenuare lo 

stato d’ansia (che nella società attuale è sempre più comune) nel suo fruitore. Il dato che 

emerge è che la «semplice fruizione di immagini d’arte può avere effetti positivi sulla 

persona essendo stata verificata sperimentalmente una riduzione dell’ansia. Al 

contrario, le immagini inquietanti non hanno prodotto un aumento d’ansia. Gli effetti 

delle due tipologie di immagini sui partecipanti non sono risultati, dunque, simmetrici in 

termini di valenza positivo/negativo»147. Le immagini a valenza negativa vengono 

probabilmente «vissute con un certo distacco dagli effetti stressanti comunicati. 

Esisterebbe […] una differenza netta tra comunicare un aspetto emozionale negativo e 

 
143 In merito a questa affermazione è d’obbligo mettere dei puntini di sospensione. In seguito a diverse 

conversazioni con alcuni artisti (in particolare con l’artista Franco Del Zotto Odorico) è emersa una 

particolare riflessione che sembra accomunare alcune percezioni sulle loro opere d’arte. Secondo questo 

pensiero l'artista (perciò loro stessi) sarebbe il mezzo attraverso cui l'opera si realizza. Non il contrario. 
144 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., p. 186. 
145 Semplice viene qui utilizzato come un vero ossimoro poiché oltre ad essere tutto tranne che questo, la 

dimostrazione avrà un’importanza anche ai fini di tutto quello che è stato detto finora. 
146 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., p. 188. 
147 Ivi, p. 193. 



 
 

 

 

 

61 

 

suscitare un’emozione equivalente, ossia produrre un vissuto congruente con il 

contenuto delle immagini. Le immagini serene, al contrario, attiverebbero una sorta di 

percezione empatica»148. Mantenendo uno sguardo critico verso un esperimento con un 

fine prestabilito che probabilmente non avrà proposto delle fotografie con alcune opere 

di, ad esempio, Hermann Nitsch o Mike Parr, tanto però basta al nostro intento di 

verifica della stimolazione di una reazione emotiva tra immagini (e quindi estendendo il 

campo alla visione stessa) e spirito (inteso come psiche). 

 

A tal proposito, in conclusione di questo discorso, va menzionato un lavoro divenuto 

caposaldo nella comprensione di come l’essere umano si rapporta al suo intorno in 

termini scientifico-psicologici. Una questione che può rivestire una certa importanza è 

quella relativa ai neuroni specchio, ovvero un complesso sistema neuronale con il ruolo 

primario di comprensione del significato delle azioni altrui scoperto da un gruppo di 

ricercatori dell’Università di Parma e guidato da Rizzolatti. A partire dai primati, questi 

«meccanismi di risonanza» sono stati poi individuati anche nell’uomo, in cui però 

appaiono più estesi e non solo: «il sistema dei neuroni specchio dell’uomo possiede 

proprietà non riscontrabili nella scimmia: esso codifica atti motori transitivi e 

intransitivi; è in grado di selezionare sia il tipo d’atto sia la sequenza dei movimenti che 

lo compongono; infine, non necessita di un’effettiva interazione con gli oggetti, 

attivandosi anche quando l’azione è semplicemente mimata»149. Il fatto che l’uomo 

riesca a decifrare gli atti del movimento, implica che ad attivarsi sono intere catene di 

comprensione d’atti, in cui il significato di ogni atto assume via via sfumature diverse a 

seconda delle azioni in cui potrà trovarsi immerso. Da questo si sviluppa una ricerca 

alquanto affine al mondo emotivo sul quale si sta discutendo poiché è proprio a partire 

dai neuroni specchio che si sta creando una base dalla quale indagare tutti quei processi 

che il cervello umano applica nel trovarsi in un ambiente ricco di stimoli sensoriali, in 

cui tra le tante cose, non è solo; esso si rapporta ad altri soggetti creando relazioni 

sociali ed interindividuali, e da esse si dirama la tanto complessa sfera emotiva. 

Verificando i risultati ottenuti da un certo contesto dopotutto, si possono risolvere i 

problemi presentatisi in altre circostanze. Ed è per questo che sono state qui presentate 

queste ricerche che erroneamente possono essere ritenute architettonicamente lontane. 

 
148 Ivi, p. 194. 
149 G. Rizzolatti e C. Sinigaglia, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, Raffaello 

Cortina Editore, Milano 2006, p. 121. 



 
 

 

 

 

62 

 

Rizzolatti conclude So quel che fai dimostrando, attraverso ulteriori esperimenti, che 

l’esperienza del disgusto e la percezione di quello altrui rinviano ad una base neurale 

comune attraverso la quale poter iniziare la delineazione dei caratteri di quelle 

esperienze empatiche ed emotive che proviamo 

 

 

La comprensione degli stati emotivi altrui dipenderebbe da un meccanismo 

specchio in grado di codificare l’esperienza sensoriale direttamente in termini 

emozionali. Lo stimolo visivo attivava in maniera automatica e selettiva le 

medesime aree che erano coinvolte nella risposta emotiva a quello olfattivo, ed 

era per questo che i partecipanti all’esperimento potevano riconoscere 

immediatamente nelle facce viste non un’espressione qualsiasi, bensì una 

smorfia di disgusto.150  

 

Ciò sembra valere non soltanto per il disgusto, ma anche per altre emozioni 

primarie. Si pensi, per esempio, al dolore. […] Non solo la percezione diretta 

della sofferenza, ma anche la sua evocazione è mediata da un meccanismo 

specchio simile a quello che abbiamo riscontrato nel caso del disgusto. […] La 

vista di un volto disgustato o addolorato determinerebbe nel cervello 

dell’osservatore una modifica nell’attivazione delle sue mappe corporee, sicché 

egli percepirebbe l’emozione altrui ‘come se’ fosse lui stesso a sentirla.151 

 

L’osservazione di volti altrui che esprimono un’emozione determinerebbe 

un’attivazione dei neuroni specchio della corteccia premotoria. Questi 

invierebbero alle aree somatosensoriali e all’insula una copia del loro pattern 

di attivazione (copia efferente), simile a quello che inviano quando è 

l’osservatore a vivere quell’emozione. […] Le informazioni provenienti dalle 

aree visive che descrivono i volti o i corpi che esprimono un’emozione 

arrivano direttamente all’insula, dove attivano un meccanismo specchio 

autonomo e specifico, in grado di codificarle immediatamente nei 

corrispondenti formati emotivi.152 

 
150 Ivi, p. 177. 
151 Ivi, p. 178. 
152 Ivi, pp. 179-180. 



 
 

 

 

 

63 

 

 

 

Le nostre percezioni degli atti e delle reazioni emotive altrui appaiono accomunate da 

questo meccanismo specchio che «consente al nostro cervello di riconoscere 

immediatamente quanto vediamo, sentiamo o immaginiamo fare da altri, poiché innesca 

le stesse strutture neurali […] responsabili delle nostre azioni o delle nostre 

emozioni»153; possiamo dire perciò che le emozioni stesse potrebbero essere comprese, i 

relazione alla presenza di altri, come un’elaborazione riflessiva degli aspetti sensoriali 

derivanti dalle loro manifestazioni in atti. E grazie ai neuroni specchio potremmo perciò 

delineare i motivi per cui (oltre a fornirci gli elementi di comprensione per quel 

«substrato neurale di compartecipazione» detto empatia) in noi insorgono emozioni 

distinte e tra loro diverse in relazione ai luoghi in cui ci collochiamo. 

 

 

 

 

 

 

 

M. C. Escher, Waterfall, Litografia, 1961154 

 
153 Ivi, p. 181. 
154 https://mcescher.com/gallery/impossible-constructions/#iLightbox[gallery_image_1]/5 



 
 

 

 

 

64 

 

 



 
 

 

 

 

65 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ateliers Jean Nouvel, progetto non realizzato per il Guggenheim Museum, Guadalajara, Mexico 2005,  

vista dall’interno verso l’esterno.1 

«A series of viewing shafts cut through the mass awaken the senses to the perception of the site. The 

visitor recomposes the landscape from fragments. Through this spatial mechanism, the strong elements 

of the site are captured to arouse emotions. Framed views of the specifics of landscape: depth, proximity 

and distance, the edge between site/nature, vertigo…»2 

 
1 http://www.jeannouvel.com/en/projects/gugghenheim-museum/ 
2 Ateliers Jean Nouvel su Instagram in riferimento al progetto, 7 giugno 2019. 

(https://www.instagram.com/p/ByamY0LFzye/?igshid=976yriep4dgb) 



 
 

 

 

 

66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

67 

 

 

 

Luogo comune riguardo all’architettura in quanto materia è dire che essa comprenda a 

tutti gli effetti tutte quante le arti. Un architetto dopotutto, guardando sempre al passato, 

è sempre stato colui che contemporaneamente era pittore, scienziato, naturalista, 

ingegnere, meccanico, scenografo, scrittore, costumista, musicista e impresario3. E per 

quanto discutibile, questa nozione diviene sempre più illusoria con l’avanzamento 

tecnologico che permette la sola specializzazione settoriale per alcuni di questi ambiti. 

Inoltre, non è di certo appendendo un bel quadro ad una parete bianca, in una stanza 

quadrata in cui il solo suono è il ticchettio di un orologio, appoggiato affianco ad un 

romanzo su di un tavolo pregiato, che quello spazio viene chiamato architettura. 

Casomai, architettura sarà chiamato quello spazio in cui gli elementi che lo 

compongono saranno tra loro comunicanti, ed in questo sottile ma fondamentale 

coordinamento giace il vero significato di questa materia. Il percorso sinora intrapreso 

non a caso si è interrogato riguardo a questi rapporti. E ripensando a ciò che è stato 

detto, inevitabilmente ci si accorgerà che come Virgilio con Dante, l’architettura è 

sempre stata al nostro fianco. 

 

Queste relazioni (senza le quali non esiste architettura come qui viene intesa) possono 

adempire a quel difficoltoso compito di fare da strutture sulle quali si poggia il ponte tra 

gli ultimi argomenti affrontati, e la loro applicazione in ambito architettonico. Uno dei 

primi indiscutibilmente sarà il tanto complesso dialogo tra il vuoto e lo spazio 

 

 

Il vuoto non può […] essere considerato un fondamento ontologico dal quale 

deriva la molteplicità dei pieni, perché questa molteplicità è condizione di 

esistenza, di pensabilità e di rappresentabilità del vuoto: soprattutto nelle […] 

forme d’arte capaci di cogliere ed esprimere le potenzialità dinamiche del 

vuoto, si manifesta chiaramente la consapevolezza che tali potenzialità non si 

 
3 Questi mestieri non sono qui casualmente disposti; essi sono tutti quelli che, semplicemente ricercando 

la geniale figura di Leonardo da Vinci (che diviene qui la rappresentazione stessa di quel che si sta 

comunicando), immediatamente vengono ad egli attribuiti.  

(https://www.focus.it/cultura/storia/leonardo-da-vinci-genio-dalla-vita-

misteriosa#:~:text=Pittore%2C%20scienziato%2C%20naturalista%2C%20ingegnere,gli%20passasse%20

per%20la%20mente.) 



 
 

 

 

 

68 

 

darebbero senza l’intreccio dialettico tra vuoto e pieno, tra spazi e tempi vuoti, 

e tra spazi e tempi pieni. In effetti il vuoto non può mai esistere allo stato puro, 

assoluto, irrelato: come la luce è condizione generale di visibilità delle cose 

particolari, ma lo è solo in quanto a sua volta condizionata dalle ombre, così il 

vuoto è condizione generale della costituzione dei pieni, ma lo è solo in quanto 

a sua volta condizionato dai pieni. Il vuoto, come la luce, non esiste prima 

delle sue determinazioni, né indipendentemente da esse, così come le sue 

determinazioni non si dispiegano dopo o a parte rispetto a ciò di cui sono 

determinazioni. L’ipostasi metafisica del vuoto non può valere dunque né in 

senso spaziale, né in senso temporale.4 

 

 

Con poche ma significative parole, Pasqualotto riesce a far riattraversare, e collegare, un 

discorso che partendo dal vuoto ha attraversato argomenti quali la luce, fino alla stessa 

visione in qualità di canale sensoriale. Ciò che traspare non potrebbe essere che più 

chiaro: sono le relazioni tra i vari elementi a dare forma, letteralmente, ai caratteri 

principali che costituiscono l’architettura.  

 

A continuare questa chiacchierata interviene ora un’altra figura familiare già 

presentatasi in precedenza; quella di Hegel, attraverso le parole e l’analisi di Mario 

Farina. Questo filosofo, oltre ad aver recitato un parte nella comprensione dell’essere e 

del nulla, non si esime dal parlare anche di architettura. Essa si colloca, secondo Hegel, 

all’interno delle «manifestazioni dell’opera d’arte»5 ed in quanto tale si situa al livello 

dello spirito assoluto6 

 

 

I principi secondo cui Hegel dispone le arti sono […] tre: la materialità, i sensi 

tramite cui le arti sono colte e la loro periodizzazione storica. Secondo il primo 

 
4 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, Marsilio Editori, Venezia 

2020, p. XV. 
5 Hotho 1823: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Die Philosophie der Kunst. Nach dem Vortrage des Herrn 

Prof. Hegel. Im Sommer 1823. Berlin. Nachschrift Heinrich Gustav Hotho, in Gesammelte Werke, Bd. 

28.1, herausgegeben von Niklas Hebing, Hamburg, Meiner, 2015, trad. it. a cura di Paolo D’Angelo, 

Lezioni di estetica, Roma-Bari, Laterza, 2000, p. 444. 
6 Con spirito assoluto si intende quel momento che, frutto di un processo dialettico, permette all’idea di 

giungere alla piena comprensione della propria assolutezza. 



 
 

 

 

 

69 

 

criterio, l’arte procede progressivamente dalla maggiore materialità 

dell’architettura e della scultura, alla materialità bidimensionale della pittura, 

giungendo poi alla materialità effimera del suono, per essere infine 

interiorizzata nel materiale rappresentativo della poesia; stando al secondo 

criterio, il sistema si divide in un terzetto di arti visive (architettura, scultura, 

pittura), in un’arte del suono (musica) e in un’arte della parola (poesia); stando 

al terzo criterio, invece, le arti sono costituite da un’arte simbolica 

(architettura), un’arte classica (scultura) e tre arti romaniche (pittura, musica, 

poesia).7 

 

 

L’architettura, dunque, è la prima arte del sistema hegeliano, «il cui elemento sensibile è 

esso stesso un materiale sensibile, grezzo, rispetto al quale la forma è un che di 

esteriore»8. Ulteriormente vi sono tre suddivisioni che, nel pensiero di Hegel, 

determinano le forme d’arte delineatesi lungo il corso della storia; ed esse sono una 

parte fondamentale nella comprensione di questo discorso 

 

 

I. L’arte simbolica, che trova realizzazione visibile soprattutto nelle 

produzioni architettoniche dell’Oriente e dell’Egitto antichi, nelle quali 

il contenuto spirituale – ancora schiacciato dalla prepotenza materiale – 

non riesce a manifestarsi compiutamente in forma sensibile; 

II. L’arte classica, in particolare greca, ove interno es esterno, contenuto e 

forma risultano invece perfettamente adeguati l’uno all’altro9;  

III. L’arte romantica o cristiana […], nella quale la forma sensibile, in 

ragione della sua finitezza, non è più in grado di esprimere in maniera 

 
7 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, 2009, p. 4. 
8 Griesheim 1826: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie der Kunst. Vom Prof. Hegel. Sommer 

1826. Nachschrift Karl Gustav Julius von Griesheim, in Gesammelte Werke, Bd. 28.2, herausgegeben von 

Walter Jaeschke, Hamburg, Meiner, 2018, p. 767. 
9 «‘Vere opere d’arte sono soltanto quelle il cui contenuto e la cui forma mostrano di essere 

assolutamente identici’; e questo perché, come si dice nel testo, il ‘rapporto assoluto tra contenuto e 

forma’ è ‘ il rovesciarsi dell’uno nell’altra e viceversa, in modo che il contenuto non è altro che il 

rovesciarsi della forma in contenuto, e la forma non è altro che il rovesciarsi del contenuto in forma’». 
G. Garelli, La questione della bellezza, Einaudi, Torino 2016, p. 101, in riferimento a Gesammelte Werke 

XX, F. M. Verlag, Hamburg 1968, pp. 158-59. 



 
 

 

 

 

70 

 

adeguata un contenuto spirituale infinito.10 

 

 

Da questa lettura risulta alquanto predominante la collocazione della materia qui 

soggetta ad esame in questo sistema, «data dal fatto che tanto il simbolico è espresso al 

meglio nelle costruzioni architettoniche, quanto l’architettura raggiunge il livello di arte 

compiuta proprio all’interno delle dinamiche dell’arte orientale»11. E non per un caso 

fortuito queste culture hanno aperto le porte alla comprensione dei caratteri dello spazio 

e del vuoto; semmai è proprio perché «nel contesto orientale era l’architettura ad avere 

un ruolo egemone all’interno delle forme d’arte e […], proprio per questo, l’architettura 

è stata arte in senso pieno, cioè arte autonoma, dove ha espresso la significazione 

sproporzionata del simbolico»12. E con essa anche il fondamento, come si è visto, delle 

pratiche comuni in quei luoghi. 

 

 

L’architettura simbolica ha uno statuto ibrido, che è quello di essere una sorta 

di generalissima figurazione del sacro nella quale la distinzione rispetto alle 

arti particolari non si è ancora del tutto sviluppata. 

Quando si parla dell’architettura simbolica […] Hegel si riferisce in particolar 

modo a costruzioni, leggendarie, come la torre di Babele, o storicamente 

esistite come il tempio mesopotamico di Bel. Si tratta di costruzioni enormi, 

nella cui ostentata sproporzione Hegel vede espressa la sproporzione 

dell’Oriente stesso e del suo carattere simbolico e di queste fanno parte le 

gigantesche divinità indiane, la cui enormità fa sì che non possano essere 

raccolte all’interno della scultura. Nell’architettura si mostra allora 

massimamente la commistione di naturale e spirituale con cui l’arte ha inizio, 

vale a dire quella difficile lotta dello spirituale per trovare espressione 

all’interno dei significati naturali. «Si è detto» afferma allora Hegel «che la 

forza vitale della natura è stata oggetto dell’adorazione, non lo spirituale, non il 

sole, bensì la forza vitale produttiva, la forza generatrice rappresentata come 

 
10 Ivi, p. 100. 
11 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, cit., p. 5. 
12 Ibidem. 



 
 

 

 

 

71 

 

fallo o come Lingam»13.14 

 

 

Ma, come si è detto, è una triade a suddividere e frazionare la storia dell’arte, e da ciò 

ne deriva che non solo il simbolico vede l’ascesa dell’architettura, ma in ciascun 

periodo essa subisce dei mutamenti pur rimanendo in una posizione egemone. 

L’evoluzione non programmata bensì aleatoria (derivante dopotutto da come si sviluppa 

la storia dell’umanità) che questo sistema vede, si può riassumere attraverso i caratteri 

che Düsing sintetizza in «aspirare, raggiungere, trasgredire»15; da essi traspare già, 

compresi dapprima quali siano i caratteri dei tre periodi hegeliani, quale sia la piega che 

l’architettura prende in questo complesso origami. «Se il simbolico rappresenta infatti 

un tentativo incompiuto di presentare un contenuto spirituale che ancora l’umanità 

storicamente non possiede, il classico riesce in quell’operazione e il romantico, avendo 

un contenuto che supera le possibilità offerte alla presentazione artistica (e cioè 

l’interiorità dell’animo), torna a esprimere una sproporzione»16. Inoltre, questa 

sproporzione continua ulteriormente. Sull’architettura francigena ed in tutto lo sviluppo 

architettonico gotico, Hegel stesso amplia lo spettro di discussione dando una peculiare 

importanza a questo ‘modo di fare’ 

 

 

«Qui […] non c’è più un rapporto meramente intellettuale, non c’è una 

struttura a scatole come nelle nostre chiese» – dice riferendosi con tutta 

probabilità agli edifici religiosi della Prussia luterana – «che esistono solo per 

venire riempite di uomini, e sono piene di sedili, come scomparti di scuderia. 

Le chiese gotiche sono opere per sé, gli uomini si perdono in esse come dei 

punti. L’edificio sta lì, solido ed eterno per sé».17 

 

L’impressione di un edificio gotico è immensamente solenne e sublime, la 

natura esteriore viene qui dimenticata e la conchiusione è tale da essere fatta 

 
13 Griesheim 1826: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie der Kunst. Vom Prof. Hegel. Sommer 

1826. Nachschrift Karl Gustav Julius von Griesheim, in Gesammelte Werke, Bd. 28.2, herausgegeben von 

Walter Jaeschke, Hamburg, Meiner, 2018. 
14 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, cit., p. 6. 
15 Klaus Düsing, Hegel e l’antichità classica, Napoli, La Città del Sole, 2001, p. 115. 
16 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, cit., p. 9. 
17 Ivi, p. 10. 



 
 

 

 

 

72 

 

dall’uomo per l’uomo. Le colonne e le navate sono trascinate nel tempio e 

hanno perciò un carattere del tutto diverso che nell’arte classica. La loro 

destinazione è il tendere verso l’alto, sicché il loro autentico carattere, quello di 

reggere, va interamente perduto.18 

 

 

Queste affermazioni sono di non poco conto. Come lo stesso Farina osserva, «in questi 

accenni, si nota il legame stretto che Hegel stipula tra il gotico e il sentimento cristiano, 

o meglio tra il gotico e l’interiorità dell’animo che il cristianesimo ha esasperato nel 

luteranesimo e nel pietismo: l’immensità dell’edificio e lo spaesamento sublime 

dell’uomo al suo cospetto rispondono alla sensazione del tutto moderna di aspirare a un 

assoluto che non è dato per scontato»19. Tutto ciò mostra un cambiamento nel metodo di 

sviluppo di queste architetture cardinale (che verrà in un futuro lontano posto al centro 

della discussione socio-culturale nei caffè settecenteschi). L’architettura gotica, che «sta 

lì, solida ed eterna», implica la volontà dell’uomo di lasciare una traccia della sua storia. 

E la riflessione successiva porta poi al soffermarsi sull’interiorità dell’uomo stesso in 

cui esso diviene colui che ha eretto un tale monumento, si che tende verso l’alto, ma che 

lo fa per valorizzare il basso 

 

 

La chiesa gotica è questo straordinario edificio, nel quale ciò che è simile 

appare come transitorio e qui trova posto soprattutto il sublime. […] L’interiore 

è perciò la cosa principale, questo mondo dell’interiore che è esteriormente 

costruito, è determinato esteriormente dall’interno.20 

 

 

Finora questo dialogo è stato monopolizzato da monologhi i quali però sembrano tra 

loro tendersi una mano; ciò risulta chiaramente inevitabile dato l’argomento comune, 

eppure una componente, che in precedenza ha avuto un peso di non poco conto, sembra 

qui essere stata messa in disparte. La sfera emotiva che tanto problematica si è mostrata, 

si proporrà come il concio di chiave che permetterà a questo ponte di sostenersi in vista 

 
18 Griesheim 1826: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie der Kunst. Vom Prof. Hegel. Sommer 

1826. Nachschrift Karl Gustav Julius von Griesheim, in Gesammelte Werke, cit., p. 790. 
19 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, cit., pp. 10-11. 
20 Ivi, p. 12, in riferimento ad Hegel. 



 
 

 

 

 

73 

 

delle applicazioni pratiche dell’architettura.  

 

L’ultima voce in capitolo capace di assumersi una tale responsabilità è già stata 

brevemente ascoltata: Hermann Schmitz. E «che si tratti del topos o luogo come ambito 

circoscritto da corpi (Aristotele), dello spatium metrico (Cartesio) o dello spazio come 

trascendentale sensibile dell’uomo (Kant) […] è allo spazio esperito attraverso la nostra 

‘presenza proprio-corporea’21, a come cioè ci si sente all’interno della sfera di 

oscillazione della polarità anisotropa angustia/vastità in noi, che Schmitz guarda»22. I 

livelli in cui egli suddivide l’esperienza dello spazio si diramano, ancora una volta, in 

un trittico. Ed in questo sistema ciò che si evince è che ancora una volta la potenza che 

gli spazi vissuti possono creare nei confronti dei sentimenti; nuovamente, «questa 

potenzialità degli spazi [si può] chiamare ‘atmosfera’»23 

 

 

Anzitutto a) lo spazio locale (Ortsraum), fondato su dimensioni relative e prive 

di un loro carattere (linea retta, divisibilità in parti, superfici, reversibilità, 

distanza, luogo, ecc.). Che è però spiegabile […] solo a partire da uno spazio 

proprio-corporeo quale è b) lo spazio direzionale (Richtungsraum), dominio 

pregeometrico di una motricità non (ancora) ridotta a traslazione locale 

(espirazione, gestualità, danza, sport, sguardo, ecc.) e fondata sulla dinamica 

angustia/vastità, nonché punto d’avvio di una comunicazione proprio-corporea 

con l’ambiente circostante la cui direzionalità prelocale dipende da suggestioni 

motorie24. […] Lo spazio direzionale si radica poi in una spazialità ancora più 

originaria, priva tanto di superfici quanto di dimensioni: è c) lo spazio della 

vastità (Weiteraum), il luogo della ‘presenza primitiva’ [data da Schmitz dalla 

serie ‘qui-ora-esistenza-questo-io’] come apriori extradimensionale del nostro 

sentire proprio-corporeo. Questo sarebbe lo spazio climatico […] e sonoro, lo 

spazio olfattivo intraducibile in figura e quello del silenzio, lo spazio di chi 

nuota, circondato da volumi privi di lunghezza, altezza e profondità, e quello 

delle isole del corpo-proprio, lo spazio del sentimento e quello illuminato nella 

 
21 H. Böhme, Natur und Subjekt. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1988, p. 122. 
22 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit, p. 50. 
23 M. Löw, Reumsoziologie, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2001, p. 204. 
24 Questo spazio si mostra come un ulteriore collegamento a tematiche affrontate precedentemente, quali 

ad esempio i neuroni specchio. 



 
 

 

 

 

74 

 

sua peculiare voluminosità atmosferica. Ancora, lo spazio vuoto, lo spazio 

angoscioso del crepuscolo, lo spazio dell’estasi, perfino l’inarticolato 

retroscena che accompagna […] ogni nostro moto ottico-cinetico in avanti. 

Infine, l’abilità di camminare insieme agli altri senza urtarsi grazie al controllo 

somatico dello sguardo, l’istintiva e indeterminata tendenza al fuggir via nel 

caso del panico l’aria aperta che respiriamo uscendo da un luogo afoso, il 

campo termico-ottico cui ci si offre sonnecchiando al sole.25 

 

 

Questi spazi hanno, inoltre, un ulteriore sviluppo che funge sia da collegamento che da 

perfezionamento nell’analisi atmosferica degli stessi. Al primo (spazio locale) 

corrispondono «atmosfere centrate sul corpo-proprio prive di confini come gli stati 

d’animo puri e da cui derivano estensioni piene (soddisfazione) o vuote 

(disperazione)»26. Al secondo (spazio direzionale) corrispondono «atmosfere vettoriali, 

emozioni le cui terminazioni oggettuali inducono a parlare (erroneamente) di sentimenti 

intenzionali»27. Mentre al terzo (spazio della vastità) corrispondono «le atmosfere che 

in questo o quell’oggetto trovano il loro punto di condensazione e/o di ancoraggio»28. 

Perciò che ci stessimo riferendo al più banale, od alla massima espressione di uno 

spazio emotivo, è innegabile che in essi sia implicita un’atmosfericità per come qui è 

stata delineata. Se ad esempio fosse presa ad esame una città, una delle massime 

espressioni e contenitore di illimitate atmosfere, difficilmente (se non impossibile) 

quanto appena detto sarebbe negabile. Anche per questo sono state riportate, come 

metafore veicolanti un concetto, alcune delle città immaginarie frutto di Calvino. 

Questo poiché nella mente di chi legge si crea, nei confronti di una città, un 

immaginario predisposto ad identificare con essa un effetto atmosferico esercitato dalla 

loro immagine polisensoriale29. Tale orientamento psicotopico risulta alquanto utile per 

estendere questi concetti dal macro, al micro, proprio perché risultano «familiari»30, 

richiamano un senso di appartenenza ed appaiono perciò di più rapida comprensione; 

 
25 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., pp. 51-52. 
26 Ivi, p. 52. 
27 Ibidem. 
28 Ivi, p. 53. 
29 In riferimento a W. Benjamin, Pariser passagen, 1982; I ‘passages’ di Parigi, a cura di R. Tiedemann, 

ed. it. a cura di E. Ganni, 2 voll. Einaudi, Torino 2000-2002. 
30 T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 91. 



 
 

 

 

 

75 

 

permettono «di sentirsi così subito a casa propria»31 

 

 

La città visibile col corpo-proprio diviene invasiva nel suo apparire sensibile, il 

che significa che viene vissuta non solo come spazio visuale, ma anche come 

spazio tattile, olfattivo, acustico, gustativo. La percezione proprio-corporea 

oltrepassa le singole impressioni e raccoglie quanto appare sensibilmente nel 

sentimento dell’atmosfera, la quale diviene sensibile come qualcosa ‘in sé’ ma 

non come qualcosa ‘da sé’.32 

 

 

 

 

 

 

 

Ricard Serra, Inside Out, 2013 – courtesy of Gagosian Gallery. 

 
31 Ibidem. 
32 J. Hasse, Die Wunden der Stadt: für eine neue Ästhetik unserer Städte, Passagen, Vienna 2000, pp. 46-

47, trad. it. in T. Griffero, Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, cit., p. 96. 



 
 

 

 

 

76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

77 

 

 

All’incirca 78000 anni fa, nel complesso sistema di grotte sotterraneo di Panga ya Saidi, 

sulla costa sud-est del Kenya, veniva sepolto Mtoto, un bambino tra i due e mezzo ed i 

tre anni33. Ad oggi, questo è il ritrovamento più antico di un corpo umano inumato.  

 

Da sempre si attribuisce un significato fondante per la società umana al gesto di riporre 

un proprio simile nella terra come contrasto all’inesorabile trascorrere del tempo. Un 

animale che prova attaccamento, che ha intenzioni di tutela, che utilizza gli strumenti a 

proprio vantaggio con il solo fine di donare un luogo sicuro e figurativamente eterno al 

suo simile, perde il suo statuto di bestia. Si tramuta in altro. Non si lascia più alle spalle 

con incuranza un compagno. Pensa a lui, pensa a come trovare un vano sollievo 

personale con un’azione che ritiene giusta (nei confronti dell’altro). Nel trascorrere del 

tempo, che tanto teme, cerca il modo per ritardare la stessa sorte su sé stesso. Ed allo 

stesso tempo migliora e da sempre maggior valore al luogo in cui prima o poi egli stesso 

dovrà recarsi, al termine di questa ricerca della sua vita. Lo studio sui luoghi ed i metodi 

di sepoltura è da sempre utile per capire i modi ed i costumi, le credenze e gli stessi 

utensili (l’evoluzione stessa della tecnica in un certo periodo dunque) di una società. E 

seguendo questa scia, lo stesso si può dire per le tematiche affrontate finora. 

Nuovamente, uno sguardo sul vuoto34 può aiutarci nella comprensione dell’importanza 

che la terra, non solo in qualità di elemento materico, ma anche retorico come quella 

descrittaci da Heidegger, assume in questo discorso 

 

 

La visione che attraverso di esso si ottiene concerne la forma con cui l’uomo ha 

manipolato lo spazio vuoto davanti, dentro o sotto il solido continuo, come 

abbia modellato questo magma negativo e come questa manipolazione, questi 

scavi e la loro concatenazione vadano costruendo la forma primaria di 

intendere architettonico ed urbano, a seconda che lo si osservi nel mezzo 

 
33 https://www.nationalgeographic.com/science/article/childs-grave-is-the-oldest-human-burial-found-in-

africa#:~:text=Mtoto's%20grave%20was%20found%20in,escarpment%20paralleling%20the%20Kenyan

%20coast. 
34 «Vuoto come categoria primaria nel compito di ottenere uno spazio a servizio dell’uomo». 

F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 13. 



 
 

 

 

 

78 

 

naturale o nell’edificato.35 

 

 

Ne consegue che, come detto, il tema della tomba antica, in qualità «di luogo 

conquistato – scavo o bolla – al mezzo continuo ed impenetrabile che è la corteccia 

terrestre e nel quale l’uomo nasconde l’essenziale del suo bagaglio per il riposo 

nell’aldilà»36, è il primo degli argomenti da affrontare. A partire dallo scavare37, come 

semplice azione che crea una fossa per un corpo, si giunge così ad uno spazio che a tutti 

gli effetti è architettura; con un carattere sensoriale eterno, nascosto ed immutabile. 

Come sempre ha fatto, l’architettura guarda in primis all’elemento naturale; a quelle 

grotte che già hanno partecipato in questa delineazione dei caratteri dello spazio 

architettonico. Da esse le prime camere funerarie a pianta circolare con un accesso 

tramite un corridoio: staticamente funzionano e ‘da sempre hanno protetto gli antenati 

contro le intemperie’. Queste prime forme di tomba, tumuli, sono cari alla tradizione dei 

paesi di tutto il mondo, tanto che con tutta probabilità potrebbe essercene uno anche 

geograficamente vicino a voi38. Una collinetta si rende visibile sin dalla distanza: una 

composizione statica tra la pietra (solitamente utilizzata come materiale costruttivi) e la 

stessa terra che in un certo qual senso unisce sia la struttura a sé stessa, trattenendola 

ferma, sia la tomba al terreno, ricordando quale fosse il primo metodo, semplice, di 

sepoltura. Queste primitive camere sepolcrali vedono diversi esempi di strabiliante 

impatto, come quella di Newgate, in Iralanda 

 

 

La camera funeraria […] si compone di un corridoio di 18 metri che termina in 

tre piccole edicole. Il suo tetto a falsa volta va aumentando in altezza fino a 

raggiungere quasi i 6 metri nella parte più profonda. All’alba del solstizio di 

inverno il primo raggio di sole penetra nella stanza e percorre la totalità della 

 
35 Ibidem. 
36 Ibidem. 
37 «Il mondo sotterraneo, che meglio di qualsiasi altro esprime una condizione fondamentale di 

riferimento per l’uomo, è, nella memoria, una percezione originaria del costruire. Ognuno di noi, 

pensando ad una prima forma di costruire, pensa allo scavare.» 

F. Venezia, ‘Teatros y antros. El Retorno del mundo subterráneo ala modernidad’, Quaderns 

d’Architectura i Urbanisme, n. 175, p. 39. 
38 Solamente nel territorio Medio-friulano tra le città di Udine e Codroipo, luoghi in cui questa Tesi viene 

stilata, sono presenti ben sei tra tumuli e castellieri con un’ampia raccolta di studi e ricerche in merito. 

http://www.ipac.regione.fvg.it/aspx/ViewPercTematiciMappa.aspx?idAmb=122&idsttem=10&idTem=49 



 
 

 

 

 

79 

 

galleria fino al cuore della stessa. D’altra parte ‘la montagnola che copre la 

galleria funeraria è oviforme; in quest’uovo portatore di vita si apriva un lungo 

passaggio che portava alla camera sotterranea, che forse simboleggiava il 

grembo materno’ 39. Questa ipotesi ci porta a vedere queste costruzioni come 

uno scenario dove il fenomeno naturale assume il significato di accadimento 

simbolico e rituale: la fecondazione della terra da parte del sole invernale che 

darà origine alla nascita vegetale in primavera.40 

 

 

 

 

Ken Williams, Camera sotterranea illuminata, Newgate, Iralnda41 

 

 

Il vuoto, ancora una volta, diviene protagonista in quanto necessario affinché si verifichi 

il collegamento, per mezzo della luce, tra materia e simbolico. Come già espresso, esso 

è a tutti gli effetti un mezzo di significazione; lo spirituale ed il terreno comunicano 

attraverso di esso. La pietra si plasma in architettura sotto l’azione dell’uomo che crea, e 

pensa, uno spazio, vuoto, per un arricchimento sensoriale. 

 

Proseguendo questa esplorazione vanno certamente persi molti esempi ai quali potersi 

riferire (come il tholos miceneo detto Tesoro di Atreo42) a favore, però, di alcuni 

 
39 J. Westwood, Atlante dei luoghi misteriosi, De Agostini, Novara 1988. 
40 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., pp. 29-30. 
41 https://www.nytimes.com/2020/06/17/science/irish-archaeology-incest-tomb.html 
42 Conosciuto anche come Tomba di Agamennone, è il tholos più imponente tra quelli di Micene. Stando 



 
 

 

 

 

80 

 

postumi. Se questa tipologia, ovvero somiglianza di caratteri costruttivi, di tomba si 

presenta infine come un tentativo di occultazione ipogea, diversamente avviene in 

quell’ambito collocato nel simbolico hegeliano. Finora queste strutture, benché costruite 

al di fuori del terreno, si erano protese nel celare questa evidenza attraverso l’utilizzo 

del terreno in sommità; il mondo egizio si discosta sostanzialmente da questa pratica. 

 

 

La tomba emerge esplicitamente. Ritroviamo in maniera manifesta i due 

aspetti: interno ed esterno. L’interno, il vuoto nel recondito di una massa 

favolosa, è il luogo dell’intimità dove si ricreano le abitazioni e gli oggetti cari 

al defunto. L’esterno, ergendosi al cielo, guardando quella fonte di vita che è il 

Nilo, è monumentale, astratto e simbolico.43 

 

 

Proprio per questa specifica lo stesso Hegel si riferisce a queste architetture con 

ammirazione; «in Egitto […] le opere sulla superficie della terra sono stupende, ma 

ancor più stupende sono quelle sotterranee; gli Egizi possono essere considerati quel 

popolo presso il quale lo spirituale si separa dal corporeo»44. D’interessante sviluppo 

risulta inoltre il processo che ha portato questo popolo ad essere talmente presente nel 

panorama storico (ed architettonico) che spesso si è fuso al mistico. Queste opere, che 

coniano letteralmente il termine ‘faraonico’, non erano nemmeno lontanamente vicine a 

quelle da cui si sviluppano. Stando a Sigfried Giedion, queste strutture vedono in loro la 

confluenza tra le forme sepolcrali di entrambi il Basso e l’Alto Egitto: inizialmente 

erano «fosse o pozzi circolari od ovali, poco profondi, dove veniva posto il morto 

ripiegato su sé stesso […]. A questa struttura si aggiunge una sovrascrittura esterna, la 

cui forma varia nell’Alto e nel Basso Egitto. Herbert Ricke ne spiega la differenza in 

funzione dei due diversi sistemi di vita. Nella fertile regione del delta, al nord gli antichi 

agricoltori vivevano in piccole comunità. I morti venivano sepolti sotto il pavimento 

delle abitazioni, oppure in tombe fatte a somiglianza delle casa del vivente. Al sud, 

 
ad alcune ricerche di David Mason, la sua posizione nonché dimensione sarebbe dovuta al volere 

dell’attuale sovrano di, in seguito all’ottenimento dell’egemonia sui territori inerenti alla tomba, mostrare 

il suo potere e la sua grandezza, utilizzando questa architettura come un simbolo politico. 

https://www.world-archaeology.com/features/treasury-of-atreus-at-mycenae/ 
43 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 34. 
44 M. Farina, Architettura e teoria dell’opera. Hegel tra classicismo e modernità, cit., p. 7, in riferimento 

ad Hegel. 



 
 

 

 

 

81 

 

vivevano pastori nomadi che seppellivano i loro morti nella sabbia e vi erigevano al di 

sopra piccoli mucchietti di pietra o tumuli»45. 

 

 

 

Piramide di Djoser, Corridoio interno, 2630 a.C.46 

 

 

Dai palazzi in cui per l’eterno avvenire l’ospite di questi luoghi vivrà, alle offerte fatte 

in suo nome per tenerne vivo il ricordo, l’architettura, sotto il peso della pietra, funge da 

luogo per la continuazione della vita del sepolto nell’aldilà. E assieme ad esso tutta 

quell’oggettistica e quello splendore (in alcuni casi) che con sé porterà. Questi 

monumenti fungono, per chi nell’arco della storia vi getta l’occhio, anche da contenitori 

per qualcos’altro di rilevante: contengono le informazioni necessarie alla comprensione 

delle tecniche, delle pratiche, delle credenze, e così a proseguire, care ai popoli che le 

hanno erette. Solo capendo ed analizzando tutti i modelli rappresentanti la calviniana 

Fedora47 (metafora idealizzante l’Egitto come sunto di tutti questi popoli), se ne capirà 

 
45 S. Giedion, L’eterno presente le origini dell’architettura, Ferltrinelli, Milano 1969, p. 273. 
46 https://www.classicult.it/la-piramide-di-djoser-ritorna-dopo-14-anni-di-restauro/ 
47 «Al centro di Fedora […] sta un palazzo di metallo con una sfera di vetro in ogni stanza. Guardando 

dentro ogni sfera si vede una città azzurra che è il modello d’un'altra Fedora. Sono le forme che la città 

avrebbe potuto prendere se non fosse, per una ragione o per l’altra, diventata come oggi la vediamo. In 

ogni epoca qualcuno, guardando Fedora qual era, aveva immaginato il modo di farne la città ideale, ma 

mentre costruiva il suo modello in miniatura già Fedora non era più la stessa di prima […]. Nella mappa 

del tuo impero, o grande Kan, devono trovare posto sia la grande Fedora di pietra sia le piccole Fedora 

nelle sfere di vetro. […] L’una racchiude ciò che è accettato come necessario mentre non lo è ancora; le 

altre ciò che è immaginato come possibile e un minuto dopo non lo è più.» 

I. Calvino, Le città invisibili, Mondadori, Verona 1993, p. 33. 



 
 

 

 

 

82 

 

la vera entità. Allo stesso modo, anche in Italia abbiamo un simile esempio (o meglio 

plurimi). L’Etruria, madre di uno dei più importanti elementi costruttivi48, ci si presenta 

attraverso le sue tombe; «l’aspetto di casa delle […] tombe etrusche ricrea 

l’immediatezza e la genuinità umana: l’amore coniugale, l’unione familiare, i piaceri 

della sensualità, i mobili e gli oggetti amati»49. Traspare evidente l’intenzione di questo 

popolo di dare tanta importanza a questi luoghi, da riuscire, a tutti gli effetti, a dare vita 

ad un vero e proprio spazio emozionale; un’atmosfera. In questo caso famigliare: 

inizialmente, come per la generalità dei casi nel mediterraneo, presenta una camera 

funeraria semplice, ma si sviluppa fino ad assumere i caratteri, volutamente, di 

un’abitazione. Diversamente dal popolo egizio l’attenzione si sofferma principalmente 

sull’interno nascosto, sotterraneo, della tomba, a discapito di quello costruito. La pietra 

viene scavata e sagomata in camere ipogee che arrivano, come nella Tomba degli Scudi 

(sostanziale tra gli esempi che si espone in un contesto universitario), a presentarsi come 

l’interno di una capanna 

 

 

Si intagliano quella che sarebbe la trave centrale, il tetto a due falde, e la seduta 

lungo la parete. In fondo, la stanza minore corrisponde al talamo della casa, 

nella quale, leggermente rialzata, «una pavimentazione in ciottolo indicava il 

luogo dei giacigli di paglia»50.51 

 

 

Oltre a ciò, le decorazioni sono onnipresenti in un susseguirsi di rilievi (realizzati a 

stucco policromo) e dipinti a rappresentazione di uso comune: da spade, scudi, armature 

ed elmi, come rappresentazione della forza militare etrusca, agli utensili da lavoro 

campestri o da cucina, come una brocca da vino. Animali, oggettistica preziosa, ed altro, 

non mancano di certo. Queste sale sono a tutti gli effetti dei forzieri di informazioni. 

 
48 L’arco, seppur per molto tempo indebitamente attribuito ai Romani, è di fatto un elemento costante 

all’interno del modus di costruire etrusco. Utilizzato in portali e strutture ipogee, viene poi preso dai 

Romani come uno dei due sistemi all’interno dell’architettura romana, in coordinamento strutturale con 

quello ellenico. Non va certo dimenticato però che questo elemento architettonico vede alcuni esempi 

anche lontani da questo contesto (come, ad esempio, la Porta dei Leoni di Micene; le mura ciclopiche di 

Tirinto; i magazzini prospicenti il Ramsesseum di Tebe; la porta megalitica dell’acropoli di Arpino). È 

però l’uso come base di partenza di un sistema costruttivo quello di cui qui si parla. 
49 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 36. 
50 AA. VV., Arqueología de las ciudades perdidas, Salvat, Pamplona 1986, p. 790. 
51 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 37. 



 
 

 

 

 

83 

 

 

 

La tomba rappresenta ideologicamente la dimora dell’aldilà, dove il defunto si 

ricongiunge non solo con i suoi cari, sepolti attorno a lui, ma anche con questi 

ambienti a lui tanto familiari, nei quali ha passato buona parte della sua vita.52 

 

 

 

Tomba famigliare dei Matunas detta Tomba dei Rilievi, Cerveteri 

IV-III secolo a.C 53 

 

 

In un intreccio infinito tra vita e morte, questi spazi ci narrano ben più di quello che 

figurativamente espongono; ci parlano di come venivano vissuti, cosa fosse importante 

per chi li abitava, quali fossero le fortune e le disgrazie che avevano visto, come fosse 

nata, cresciuta e collassata nel nulla una famiglia, nella speranza di un divenire 

intangibile. E cosa altro può essere, se non architettura, l’abilità sotto l’influenza delle 

emozioni di plasmare uno spazio che trasmette nell’infinito una serie di messaggi, anche 

personali. 

 

 

 

 
52 AA. VV., Arqueología de las ciudades perdidas, Salvat, Pamplona 1986, p. 790. 
53 https://www.itineroma.it/visite-guidate/necropoli-etrusca-cerveteri/necropoli-banditaccia-cerveteri-

tomba-dei-rilievi/ 



 
 

 

 

 

84 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

85 

 

 

Abbiamo constatato come sin dall’antichità, attraverso il modificarsi delle tombe e in 

contesti tra loro anche distanti, la ricerca dell’esprimere un significato, in un intreccio 

con l’architettura, risulti essere risonante nel tempo. La delineazione di una teoria 

estetica, anche guardando a questi esempi, si è visto essere sviluppata (perlomeno ciò 

che è rimasto ed è stato capace di sopravvivere alle avversità che l’umanità ha causato) 

in precisi luoghi e relativamente a delle culture e credenze specifiche. Inoltre, 

un’aggiunta merita qui il suo breve spazio: escludere alcune aree diviene purtroppo 

necessario in seguito ai prorompenti avvenimenti che tuttora alcune di esse soffrono; 

incredibili monumenti ed opere architettoniche, quali quelle presenti a Palmira, 

divengono, a malincuore, tristi lacune in qualsiasi regesto storico (e non solo) che tenti, 

anche semplicemente, una parziale delineazione dei caratteri che l’architettura può 

assumere. L’impossibilità di dialogare con essa, in qualsiasi forma si presenti, preclude 

non solo ciò che potrebbe dire, ma tutto ciò che, come già detto, è in essa implicito; 

perché anche se l’architettura non ci comunica direttamente il suo passato, «lo contiene 

come le linee d’una mano»54. 

 

 

È curioso come tutti noi architetti fotografiamo l’architettura senza persone, 

sapendo che è nata per essere usata dalle persone, ed è perché l’architettura 

permane, le persone cambiano. L’architettura mette in relazione cose e 

persone. Nella buona architettura vediamo, quando è vuota, sia persone che 

cose che, pur non essendoci, sono presenti. Il fatto che non ci siano è perché si 

rinuncia alla loro presenza, e la buna architettura è piena di rinunce.55 

 

 

Questa introduzione di Alejandro de la Sota apre nuovamente, in seguito ad un minuto 

di silenzio56 (che sarebbe utile quanto uno sproloquio nel caso non avesse un seguito), il 

 
54 I. Calvino, Le città invisibili, Mondadori, Verona 1993, p. 10. 
55 A. de la Sota, testo di intoduzione all’articolo: ‘1929/1986. Reconstrucción del Pabellón de 

Barcellona’, in Arquitectura, n. 261. 
56 «Il minuto di silenzio è un rito luttuoso: si svolge per piangere persone morte. Ma è anche un rito 

augurale: che dopo quel lunghissimo silenzio la vita ricominci, modificata. Che la morte appena pianta, 



 
 

 

 

 

86 

 

dialogo con queste architetture che sempre maggiormente attirano l’interesse. A 

fortificazione dei contenuti sinora espressi, nuovamente un salto temporale e spaziale 

verrà fatto, ed ancora una volta verso una cultura che ormai è familiare. Questa 

presenza-non-presenza, che de la Sota esprime, è una tematica cara nello scenario 

domestico che è la casa giapponese. Visitando, ma anche vivendo, quella che è 

un’abitazione tipica giapponese, sin da subito si sente un cambiamento nello stato 

emotivo; come emanazione dello spazio stesso che contiene il visitatore, «il vuoto che 

in questo luogo si celebra, oltre che fisico ed estetico, è morale e mentale»57. Lo sguardo 

vaga fluido in un interno che, libero da presenze distraenti, giunge ad un limite solo 

quando la stessa struttura lo prevede. Giunge a dei piani che determinano la fine 

dell’edificio stesso 

 

 

Definiti geometricamente tramite divisioni e trame rettangolari ed in colori 

tenui (nocciola e marrone), si armonizzano in un omogeneo silenzio figurativo. 

Tatami [pavimento], shoji [pannelli esterni], fusuma [pannelli interni], 

costituiscono il fondo adeguato per un doppio vuoto. Un interno vuoto di 

mobili ed oggetti, che parla di un altro vuoto, quello dell’assenza umana.58 

 

 

La carenza di oggettistica e potenziali idoli a cui l’uomo potrebbe apporre il suo 

sguardo, permettono la delineazione di uno spazio in cui l’assenza, attraverso il vuoto, 

definisce «una patina sulla quale la vita risalta con la massima intensità»59. Attraversare 

una di queste abitazioni fa si che il soggetto fluisca attraverso essa con movimenti 

precisi, coscienti e rituali, frutto di una decisa e longeva tradizione che a ciò mira. Ad 

un’intimità programmata ai fini sensibili. Ed a tal proposito, un richiamo all’importanza 

del movimento per lo sviluppo dei pensieri umani nel cervello pare evidente.  

 

 

Il vuoto della casa tradizionale giapponese è la manifestazione […] di un 

 
onorata, celebrata, serva a qualcosa, che non sia stata inutile.» 

https://www.avvenire.it/agora/pagine/ecco-come-e-nato-il-minuto-di-silenzio 
57 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, cit., p. 77. 
58 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., pp. 82-83. 
59 Ivi, p. 83. 



 
 

 

 

 

87 

 

sostrato culturale. Profonda conoscenza della natura, senso del cambiamento e 

della mutabilità, adattamento costruttivo […], austerità zen e funzionalità 

ritualizzata confluiscono per dare come risultato un tipo di spazio nel quale il 

vuoto si fa accogliente e riposante, utile e flessibile.60  

 

 

La natura e la comprensione dello stato d’essere dell’uomo all’interno del divenire sono 

fondamentali. La cultura che permea questi luoghi si fa sentire, come una canzone in 

sottofondo; sempre presente, sempre influente, sempre delicata. Gli elementi 

architettonici e l’interno con l’esterno, tra loro sono armoniosi e pensati; capaci di 

consolidare quei rapporti che reggono la definizione dei caratteri dell’architettura.  

 

 

 

 

 

 

Villa Katsura (桂離宮), Kyoto, 1580 ca. Vista sull’interno.61 

 

 
60 Ibidem. 
61 http://hiddenarchitecture.net/villa-katsura/ 



 
 

 

 

 

88 

 

Se per Protagora le parole erano capaci di «rendere più forte l'argomento più debole»62, 

già lo studio di un termine è stato d’impatto all’inizio di questo percorso. A 

completamento dell’esposizione sui caratteri di questa effimera casa raffigurante un 

modus operandi, Arata Isozaki interviene, ancora una volta, servendosi di una parola 

per trasmettere un concetto ed il contenuto che queste abitazioni con-tengono 

 

 

In giapponese la parola ma [間]è un concetto che incorpora lo spazio ed il 

tempo, in termini strettamente spaziali; è la distanza naturale tra due o più 

cose che si trovano in continuità, o lo spazio delimitato da pilastri e paraventi 

(questa definizione è presa dell’Iwanani dictionary of Ancient Terms). Il 

Giappone antico non conosceva il sistema seriale occidentale di tempo e 

spazio. Entrambi, tempo e spazio, erano concepiti come intervalli, e ciò si 

riflette nel Giappone attuale nei concetti di base dell’ambiente e della 

progettazione del giardino, nelle arti della vita quotidiana, in architettura, nelle 

belle arti, nella musica e nel teatro. Tutte queste discipline possono essere 

chiamate arti del ma.63 

 

 

Con un breve termine, si configura la base dalla quale dipendono tutte le cose: ma, lo 

spazio, si fa generatore di collegamenti, di proporzioni e disposizioni planimetriche; 

«dietro ogni cosa esiste il ma, lo spazio indefinibile che è come l’accordo musicale di 

ogni cosa, l’intervallo giusto e la sua migliore risonanza»64. E ad accordare, ed allo 

stesso tempo modificare a piacimento, questi spazi, altri non sono che gli stessi piani 

succitati. Tra di essi un’azione divisoria viene affidata a quei pannelli che in ogni film, 

libro romanzato o rappresentazione sul Giappone saltano subito alla mente. Scorrevoli, 

leggeri e facilmente danneggiabili da urti; queste paretine che richiamano per loro 

natura (e per l’immaginario collettivo derivante dai media) un suono di carta e legno che 

si muovono e sbattono al loro stipite. Seppur variabili in posizione e dimensioni, certo è 

che il compito loro dato, a priori, viene svolto adeguatamente 

 

 
62 Protagora, DK 80 B 6a.  
63 A. Isozaki, citato da F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 87. 
64 M. Random, Giappone: la strategia dell’invisibile, ECIG, Genova 1988, p. 175. 



 
 

 

 

 

89 

 

I pannelli mobili interni (fusuma) permettono di unire varie stanze contigue. 

Shoji o porte scorrevoli esterne permettono di prolungare visivamente 

l’ambiente.  

Superficie, luce ed aperture sono perfettamente controllabili, adattandosi alla 

volontà ed alle necessità del residente.65 

 

 

Come detto, attraverso anni di immagini gettateci addosso da diversi contenuti 

multimediali, i materiali a cui associamo questi elementi tecnici sono il legno e la carta. 

Ciò non è però così lontano dalla realtà dei fatti, almeno in questo caso. Oramai è nota 

la stretta relazione instaurata dalla cultura tradizionale giapponese con la natura; 

l’azione umana altro non è che un’estensione della stessa. Questo legame è, perciò, 

espressivo di ulteriori connessioni che l’architettura prevede con ciò che le sta attorto 

 

 

La casa e i suoi materiali – legno, corteccia, canne, carta di riso, utilizzati con 

colori e textures naturali – sono intese come una traslazione metaforizzata del 

paesaggio circostante.  

In questa attitudine di integrazione con la natura, gli ordinamenti ripetitivi o 

simmetrici sono rifiutati per eccesso di rigidezza, per non rispecchiare la 

complessa fluidità della vita. Perciò, la disposizione della pianta della casa 

giapponese […] è organizzata con grande libertà attraverso la concatenazione 

dei differenti corpi, cercando un effetto non prevedibile e il maggior contatto 

possibile con l’esterno.66 

 

 

Ed è a tal proposito che tra lo spazio interno e quello esterno, nelle architetture 

giapponesi, sono collocate tettoie e portici, attraverso le quali il paesaggio penetra 

nell’ambiente interno; ed è possibile percorrere questa mediazione tra essi.  

 

Insomma, innegabile è come l’architettura tradizionale giapponese abbia saputo 

permeare gli interni con la «sensibilità del non compiuto», in cui il vuoto è 

 
65 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 90. 
66 Ivi, p. 92. 



 
 

 

 

 

90 

 

quell’elemento senza il quale la comprensione stessa dello spazio verrebbe meno. 

Spazio che non si «attiva» se non dalla presenza umana, ma che è proprio dall’assenza 

di essa che è possibile esperire un «silenzio figurativo totale»67. 

 

 

Lo spazio giapponese è sempre legato a questa sublimazione del vuoto. Per 

vivere, infatti, in uno spazio con la massima libertà possibile, occorre 

innanzitutto creare il vuoto; in seguito il vuoto sarà in qualche modo occupato, 

ma la vibrazione del vuoto e la sua presenza devo restare sensibili.68 

 

 

L’introduzione dalla quale questa branca del discorso metateatrale, attraverso e 

sull’architettura stessa, ha preso inizio, ha visto una spiegazione, o meglio, 

un’applicazione, in quella che è stata assimilata come la casa giapponese. Ma, dal 

discorso di de la Sota, traspare un’ulteriore possibilità d’indagine: la buona architettura 

è piena di rinunce. Ebbene, l’ultimo passo disteso verso un nuovo contesto si palesa 

senza indugio.  

 

Less is more, uno, se non il più conosciuto, degli aforismi riguardanti l’architettura. A 

chi, compresi coloro che sono estranei alla materia, non è capitato di sentirne gli echi; 

forse addirittura in una situazione completamente avulsa a quella da cui si forma. E 

parlando proprio di forma, ma con un’accezione differente, sempre pesante e presente 

nell’architettura, molto è stato detto proprio dal creatore di questo motto. Questa 

locuzione, che letteralmente si traduce con meno è di più, risulta essere lo slogan più 

d’impatto del movimento minimalista e venne coniata nel 1855 da Robert Browning69. 

Ciò per cui, però, viene principalmente ricordata, è dovuto all’operato di Ludwig Mies 

van der Rohe, il quale assunse questo concetto quale espressione significante il suo 

lavoro.  

 

Interessante oltre modo è quanto questo aforisma contenga ben più di quel che 

 
67 Ivi, p. 93. 
68 M. Random, Giappone: la strategia dell’invisibile, ECIG, Genova 1988, p. 176. 
69 All’interno del poema Andrea del Sarto, il pittore italiano, realmente esistito (Andrea d'Agnolo di 

Francesco di Luca di Paolo del Migliore Vannucchi, Firenze, 1486-1530), pronuncia egli stesso queste 

famose parole. 

http://www.abstractconcreteworks.com/essays/lessismore/ls_s_mor.html 



 
 

 

 

 

91 

 

generalmente gli venga attribuito, è ciò a partire da Mies stesso. L’architetto tedesco va 

ricordato (in quanto fondamentale) essere stato dapprima allievo di un pilastro portante 

l’architettura moderna, Peter Behrens; grazie a questo, ed ai rapporti instaurati con chi 

gli stava accanto, nel lavoro70, si forma in un pensiero che prevede una ricerca filosofica 

sulla stessa materia di cui diverrà uno dei maestri. Questo pensiero di «linee che vanno 

confluendo lungo il tempo per finire, data la differente natura (pensiero e opera), con 

l’essere asintotiche»71 si fonda sulla ricerca di cosa fosse l’architettura. Mies stesso 

confessò che questa ricerca gli «costò cinquant’anni, mezzo secolo»72; ed è attraverso lo 

studio del concetto di verità, come una stella al centro del suo sistema, che questo 

percorso si sviluppa 

 

 

«Da quando capii che era una questione relativa alla verità, cercai di scoprire 

cosa fosse realmente la verità.»73. […] Mies, che da tempo aveva letto San 

Tommaso, estende la definizione che questi formula di verità, adequatio rei et 

intellectus [corrispondenza tra realtà ed intelletto], all’architettura, come 

concordanza tra idea e progetto costruito. Mies individua così il punto fisso con 

il quale affrontare l’inquietudine che le opzioni stilistiche implicano. […] trova 

nel concetto di verità un autentico talismano, la cui superiorità morale consiste 

nello stare a margine dei possibili campi aperti all’opzione o al dubbio. «Niente 

esprime meglio il significato e il fine del nostro lavoro delle profonde parole di 

Sant’Agostino: Il bello è lo splendore del vero»74.75 

 

 

Attraverso le dichiarazioni di Mies stesso, è possibile carpire il suo pensiero; così come 

per le architetture discusse in precedenza, e quelle che l’architetto ha prodotto. 

Espressione di un epoca, realizzazione di un’idea, risultato di una molteplicità di fattori. 

 
70 Oltre a lavorare con Behrens, Mies collabora, all’interno dello studio, con delle figure quali Walter 

Adolph Gropius e Charles-Édouard Jeanneret-Gris (Le Corbusier).  
71 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 64. 
72 M. van der Rohe, in P. Carter, ‘Mies van der Rohe: An Appreciation on the Occasion, This Month, of 

his 75th Birthday’, Architectural Design, marzo 1966, p. 97. 
73 Ibidem. 
74 M. van der Rohe, ‘Discorso inaugurale in qualità di direttore del dipartimento di Architettura presso 

l’Armour Institute of Technology’ (1938), in F. Neumeyer, Ludwig Mies van der Rohe. Le Architetture, 

gli scritti, Skira, Milano 1998, p. 306. 
75 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 64. 



 
 

 

 

 

92 

 

In questo caso un’architettura idealista, sì funzionale (non va dimenticato per l’appunto 

il periodo storico), ma in cui va discussa a priori la sua motivazione; una negazione al 

soggettivismo. In questo l’annunciata forma viene rifiutata, in quanto inaccettabile dato 

che «noi non riconosciamo alcuna forma, bensì soltanto problemi costruttivi»76. I 

materiali hanno ancora una volta valenza pratica e teorica e anche guardando ad essi ci 

si deve adeguare; «ogni materiale presenta le sue proprie caratteristiche, che si devono 

imparare a riconoscere per lavorare con esse»77.  

 

Le somiglianze, derivanti da queste brevi osservazioni, con i temi già affrontati, sono 

continue. L’architettura, raccontata attraverso sé stessa, si adegua, si collega, si fonde 

con le parti che la contengono e da esse si erige, monumento di un’ideologia; 

annessione di elementi e materiali.  

 

 

«I templi antichi, le basiliche romane, come pure le cattedrali medievali, non 

sono l’opera di singole personalità ma la creazione di tutta un’epoca. Chi di 

fronte a questi edifici chiede il nome del costruttore? Che significato può avere 

la sua personalità, determinata dal caso? Queste costruzioni sono per loro 

stessa natura assolutamente impersonali»78. L’architettura è il prodotto 

necessario di una logica di concezione dello spazio e della sua 

materializzazione mediante un sistema costruttivo, e per tanto non deve 

dipendere dalla volontà soggettiva dell’architetto né del fruitore. […] 

L’architettura, chiamata ad essere l’espressione di un epoca, si configura di 

conseguenza come entità orientata verso un futuro immutabile, al di là della 

comprensione che di essa si abbia o dell’uso che ne si faccia. […] 

Cristallizzando questi supposti ideologici, l’architettura di Mies finirà con 

l’essere un loro prodotto necessario, neutro, imperturbabile. La nitida 

definizione dei suoi spigoli, la fredda superficie dei suoi vetri, la leggera 

elevazione sul terreno, la mancanza di suddivisioni interne, il disinteresse per 

l’uso, sono caratteristiche che suggeriscono innanzitutto una volontà di 

 
76 M. van der Rohe, ‘Costruire (1923), in F. Neumeyer, Ludwig Mies van der Rohe. Le Architetture, gli 

scritti, Skira, Milano 1998, p. 258. 
77 Ivi, in Discorso inaugurale in qualità di direttore del dipartimento di Architettura presso l’Armour 

Institute of Technology (1938), p. 307. 
78 Ivi, in Architettura e volontà dell’epoca, p. 261. 



 
 

 

 

 

93 

 

affermazione di sé stessa. Volontà che la fa perdurare nel tempo, un tempo 

discontinuo ed incerto, e che non la fa derivare da nulla che non sia essa stessa, 

né contenere alcunché che la esprima. Di fronte agli uomini, fugaci e sfocate 

presenze, questa architettura si dimostra eterna, neutra, vuota.79 

 

 

Una netta opposizione si è finalmente annunciata. Seppur molte siano le tematiche in 

comune, l’uomo, da protagonista anche durante la sua assenza, ha in fine passato il 

testimone al suo contenitore. L’abitare che si affermerà come riflessione atta a cambiare 

un modo di progettare del postmoderno, non vede qui il suo spazio. L’architettura 

diviene autoportante nello scorrere del tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ludwig Mies van der Rohe, Casa Farnsworth, 

 Plano, Illinois, USA, 1951.80 

 

 
79 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., pp. 68-69. 
80 https://composizioneunoa2014.files.wordpress.com/2014/10/a.jpg 



 
 

 

 

 

94 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

95 

 

 

 

La relazione che lega uno spazio e la persona che lo occupa definisce il luogo 

stesso e l’esperienza che di esso hanno gli altri come ambito privato. Spazio ed 

occupante compongono una unità naturale che perde valore in caso questi sia 

assente. Un osservatore, in tale circostanza, percependo la frustrazione di una 

sua aspettativa, aggettiva il luogo come vuoto. Esistono tre componenti di 

questa situazione: il luogo, privato, ‘colonizzato’ dall’abitare quotidiano; il 

tempo, sospeso nell’abbandono ed, infine, lo sguardo dell’osservatore, che 

carica di significato l’ambiente vuoto che osserva.81 

 

 

Queste frasi, contenute nello spazio in sospeso descritto da Espuelas, riaprono le porte 

alla presenza umana; senza essa non vi sarebbe questa unità naturale che tanto ha fatto 

discutere; senza essa non si verificherebbe alcuna manifestazione emotiva; senza essa 

questa ricerca atmosferica non avrebbe senso d’esistere. La società contemporanea, 

mutata in conseguenza allo sviluppo tecnologico, permette ora a tutti di intercalarsi nel 

discorso. Mettendo in disparte i pro ed i contro, da ciò deriva una necessità nuova nello 

sviluppo architettonico, e nell’approccio comunicativo che tramite di essa si vuol fare. 

Laddove il fattore umano è oramai talmente imponente e pressante che tutto si modifica 

in base al gusto derivante da esso, fioriscono a volte delle Stelle alpine, in cima a 

qualche monte. E seppur destinate ad appassire, lasceranno nel tempo un leggero 

profumo. 

 

La conclusione del discorso iniziato con l’architettura deve necessariamente presentare 

qualcosa che riesca a sintetizzare un percorso complicato, laddove non basta ciò che si 

presenta in essere. La comunicazione divenuta non verbale, ed anche non materiale, 

assume il carattere di maggior importanza. La scelta, data dall’impossibilità di includere 

e conoscere tutte le rappresentazioni di tale affermazione, verrà fatta seguendo un 

metodo già presentatosi in passato. Le architetture scelte, contenitori di tutto quello che 

questo percorso ha affrontato, fungeranno da casi guardando ai quali è possibile capire 

 
81 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., pp. 203-205. 



 
 

 

 

 

96 

 

una tematica, perché è in esse implicita. A spiegazione, o complemento, delle 

meccaniche che presentano, gli stessi ideatori interverranno. Così come in Il progetto 

del passato82, le multiple voci, daranno un significato al contenuto stesso del libro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
82 A cura di Bruno Pedretti, Il progetto del passato. Memoria, conservazione, restauro, architettura 

(Mondadori, Milano 1997), affronta tali tematiche attraverso un’introduzione critica nei confronti della 

«‘democrazia estetica’ quale surrogato della democrazia morale e politica, una ‘democrazia estetica’ 

diffusasi quale sciancata forma di universalismo che ha esteticizzato all’infinito le opere e i segni, 

confinando l’universo etico nell’angolo dei rimpianti» che prova «a conservare tutto, affinché la 

atemporalità estetica sconfigga l’irreversibilità storica»; per poi dare valore a questa problematicità 

attraverso le parole, e gli esempi, di figure quali Gregotti, Rossi, Tibaldi, Anderson, Mango, Tafuri, 

Benvenuto, Masiero, Manieri Elia, Scarrocchia, Gravagnuolo, Tosello e Musso. 



 
 

 

 

 

97 

 

 

La prima voce del coro ad innalzare il suo inno verso la ricerca di qualcosa di diverso 

dal semplice costruire contemporaneo sarà quella dell’architetto svizzero Peter 

Zumthor. Il progetto scelto, che lo accompagnerà, sarà la cappella dedicata a Saint 

Nicolas, la quale, come per il nero monolite di 2001: A Space Odyssey, ci trasmetterà la 

tecnica e la volontà (in questo caso del suo ideatore). Una breve descrizione va 

comunque fatta: 112 tronchi, derivanti da un bosco della committenza, sono stati 

utilizzati come cassero al rovescio a forma di ‘tenda’ (una sorta di cono non regolare); 

su di essi sono stati gettati 24 strati di calcestruzzo in opera; con una larghezza di circa 

50 cm, questi strati corrispondono ai giorni di lavoro, fino ad arrivare a 12 m di altezza; 

la struttura lignea è stata infine bruciata con un fuoco che, per tre settimane (nel 2006) 

dall’interno a reso possibile affiorare il calcestruzzo a vista, un «vuoto emozionante»83; 

una cavità annerita, dalle pareti carbonizzate, permette ora la creazione di un’atmosfera 

specifica, laddove la luce proviene da un unico punto; punto dal quale penetra tutto 

l’ambiente esterno, pioggia compresa (la quale scorre lungo le pareti irregolari); i 

sentimenti riflessivi e solerti che il visitatore prova all’interno, rendono quest’opera una 

delle architetture religiose più interessanti ad oggi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista dall’alto.84 

 
83 «Entrando mi sono trovato davanti un vuoto che era… emozionante». 

A. Martinelli nei confronti della hall d’ingresso al Museo d’Arte di Bregenz, Austria; testimonianza di 

come l’opera di Zumthor rifletta questa attenzione verso lo sviluppo di spazi atmosferici. 
84 https://archello.com/project/bruder-klaus-field-chapel 



 
 

 

 

 

98 

 

 

Per progettare edifici con una connessione sensoriale con la vita, bisogna pensare in un 

modo che vada ben oltre la forma e la costruzione.85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peter Zumthor, Schizzo planimetrico.86 

 

 

Quando penso all'architettura, mi vengono in mente alcune immagini. Molte di 

queste immagini sono legate alla mia formazione ed al mio lavoro come 

architetto. […] Altre, invece, hanno a che vedere con la mia infanzia. C'è stato 

un tempo in cui vivevo l'architettura senza pensarci. A volte riesco quasi a 

sentire tra le mani la particolare maniglia di una porta, un pezzo di metallo 

sagomato come il dorso di un cucchiaio. La sentivo in mano quando andavo nel 

giardino di mia zia. Quella maniglia, ancora oggi, mi sembra un segno 

particolare d’ingresso in un mondo di umori ed odori diversi. Ricordo il suono 

della ghiaia sotto i miei piedi, il tenue luccichio della scala di quercia cerata, 

sento la pesante porta d'ingresso chiudersi dietro di me mentre cammino lungo 

il corridoio buio ed entro in cucina; l'unica stanza veramente illuminata della 

casa.87 

 
85 P. Zumthor, citazione in un articolo redatto da M. Sveiven, ArchDaily, 27 gennaio 2011 

(https://www.archdaily.com/106352/bruder-klaus-field-chapel-peter-zumthor). 
86 https://www.domusweb.it/it/architettura/2007/09/19/il-santo-e-l-architetto.html 
87 P. Zumthor, In search of the lost architecture, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra 



 
 

 

 

 

99 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista sul Prospetto Nord-Ovest.88 

 

 

 

Ricordi come questi contengono la più profonda esperienza architettonica che 

io conosca. Sono i serbatoi delle atmosfere e delle immagini architettoniche 

che esploro nel mio lavoro di architetto. Quando progetto un edificio, spesso 

mi ritrovo a sprofondare in vecchi ricordi semidimenticati, e allora cerco di 

ricordare com'era realmente quella situazione architettonica che mi viene in 

mente, cosa aveva significato per me a quel tempo, e cerco di capire come 

potrebbe aiutarmi ora a far rivivere quell'atmosfera vibrante, pervasa dalla 

semplice presenza delle cose, in cui ogni cosa aveva un suo posto e una sua 

forma specifica. E anche se non riesco a rintracciare nessuna forma speciale, 

c'è un accenno di pienezza e di ricchezza che mi fa pensare: questo l'ho già 

visto. Eppure, allo stesso tempo, so che è tutto nuovo e diverso, e che non c'è 

alcun riferimento diretto ad una precedente opera architettonica che possa 

divulgare il segreto dello stato d'animo carico di memoria.89 

 

 

 

 
Edition, Peter Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 6. 
88 https://www.phaidon.com/agenda/architecture/articles/2015/february/04/sacred-stories-bruder-klaus-

field-chapel/ 
89 Ibidem. 



 
 

 

 

 

100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista sul Prospetto Sud-Est, Accenno della porta d’ingresso.90 

 

 

Per me c'è qualcosa di rivelatore nel lavoro di Joseph Beuys e di alcuni artisti 

del movimento Arte Povera. […] Sembra ancorato ad un'antica conoscenza 

elementare dell'uso che l'uomo fa dei materiali, ed allo stesso tempo di esporre 

l'essenza stessa di questi materiali che è al di là di ogni significato 

culturalmente trasmesso. Cerco di usare i materiali nel mio lavoro in questo 

modo. Credo che possano assumere una qualità poetica nel contesto 

architettonico, anche se è solo se l’architetto stesso riesce a generare una 

situazione significativa per essi, che questo può verificarsi, poiché i materiali in 

sé non sono poetici. Il senso che cerco di infondere ai materiali è al di là di 

tutte le regole di composizione, e la loro tangibilità, l'odore e le qualità 

acustiche, sono solo elementi del linguaggio che siamo obbligati a usare. Le 

sensazioni emergono solo quando riesco a far emergere i significati specifici di 

questi materiali nei miei edifici, significati che possono essere percepiti solo in 

quel modo ed in questo unico edificio.91  

 

 

 
90 https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 
91 P. Zumthor, Made of materials, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 8. 

 



 
 

 

 

 

101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista interna verso la porta d’ingresso.92 

 

 

Costruire è l'arte di creare un insieme significativo attraverso molte parti. Gli 

edifici sono testimoni della capacità umana di costruire cose creali. Credo che 

il vero nucleo di tutto il lavoro architettonico stia nell'atto della costruzione. 

Nel momento in cui i materiali vengono assemblati ed eretti, l'architettura che 

abbiamo pensato diventa parte del mondo reale. […] La nozione che il nostro 

lavoro sia parte integrante di ciò che raggiungiamo nella vita ci porta ai limiti 

della riflessione riguardo al valore stesso dell’opera d'arte, dell’opera 

architettonica.93 

 
92 https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 
93 P. Zumthor, Work within things, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, pp. 8-9. 



 
 

 

 

 

102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pianta, Sezione trasversale, Sezione longitudinale; disegni.94 

 

 

 

Credo che l'architettura contemporanea dovrebbe avvalersi di un approccio 

[…] radicale come quello della musica contemporanea. Ma questo è possibile 

solo in modo limitato, perché anche se un'architettura basata sulla disarmonia e 

sulla frammentazione, sui ritmi spezzati, sul raggruppamento e sulle 

interruzioni strutturali può essere in grado di trasmettere un messaggio, non 

appena comprendiamo la sua dichiarazione la nostra curiosità muore, e tutto 

ciò che rimane è la questione dell'utilità pratica dell'edificio. L'architettura ha 

un suo regno. Ha un rapporto fisico speciale con la vita. Non penso ad essa 

principalmente come un messaggio o un simbolo, ma come un involucro e uno 

sfondo per la vita che si svolge dentro e intorno ad essa, un contenitore 

sensibile per il ritmo dei passi sul pavimento, per la concentrazione nel lavoro, 

per il silenzio del dormire.95 

 
94 https://www.domusweb.it/it/architettura/2007/09/19/il-santo-e-l-architetto.html 
95 P. Zumthor, For the silence of sleep, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 10. 



 
 

 

 

 

103 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista interna sull’oculo che permette alla luce, ed all’esterno, di entrare.96 

 

 

La vita postmoderna potrebbe essere descritta come uno stato in cui tutto, al di 

là della nostra biografia personale, sembra vago, sfocato ed in qualche modo 

irreale. Il mondo è pieno di segni e informazioni su cose che nessuno 

comprende appieno, perché anch'essi risultano essere meri segni per altre cose 

ancora. La cose reali rimangono celate. Nessuno riesce a vederle. Tuttavia, 

sono convinto che le cose reali esistano, per quanto minacciate possano essere. 

Ci sono la terra e l'acqua, la luce del sole, i paesaggi e la vegetazione; e ci sono 

oggetti, fatti dall'uomo, come le macchine, gli utensili o gli strumenti musicali 

che sono quel che sono, non meri veicoli di un messaggio artistico […]. 

Quando guardiamo oggetti o edifici che sembrano essere in pace con sé stessi, 

la nostra percezione è senza preconcetti e senza spirito d'iniziativa. Gli oggetti 

che percepiamo non hanno alcun messaggio per noi, sono semplicemente lì. Le 

nostre facoltà percettive sono calme, prive di pregiudizi e curiosità. Vanno 

oltre i segni e i simboli, sono aperte, vuote. […] Qui, in questo vuoto 

percettivo, può affiorare un ricordo, un ricordo che sembra provenire dalle 

profondità del tempo. Ora, la nostra osservazione dell'oggetto abbraccia un 

presentimento sul Nulla in tutta la sua interezza, perché non c'è niente che non 

possa essere compreso. C'è un forza nelle cose ordinarie presenti nella vita 

 
96 https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 



 
 

 

 

 

104 

 

quotidiana […]. Dobbiamo solo guardarle abbastanza a lungo per vederlo.97 

 

In gioventù immaginavo la poesia come una sorta di nuvola colorata fatta di 

metafore e allusioni più o meno diffuse che […] erano difficili da associare a 

una visione affidabile del mondo. Come architetto, ho imparato a capire che il 

contrario di questa definizione, giovanile, della poesia è probabilmente più 

vicino alla verità. Se un'opera d'architettura consiste di forme e contenuti che si 

combinano per creare un forte stato d'animo, abbastanza potente da 

influenzarci, può essere assimilata ad un'opera d'arte. Quest'arte, tuttavia, non 

ha nulla a che fare con configurazioni interessanti od originalità. Si tratta di 

intuizioni e comprensioni e soprattutto di verità. […] Vive nell’immobilità. Il 

compito artistico dell'architettura è quello di dare una forma a questa attesa 

immobile. L'edificio stesso non è mai poetico. Al massimo, può possedere 

qualità sottili che, in certi momenti, ci permettono di capire qualcosa che non 

siamo mai stati in grado di capire prima.98 

 

In architettura, ci sono due possibilità principali per la composizione spaziale: 

il corpo architettonico chiuso che isola lo spazio in sé stesso, e il corpo aperto 

che abbraccia un'area di spazio che è connessa con l’infinito. […] Non 

pretendo di sapere cosa sia realmente lo spazio. Più ci penso, più diventa 

misterioso. Di una cosa, però, sono sicuro: anche se quando noi, come 

architetti, ci occupiamo di spazio, non ci occupiamo che di una piccola parte 

dell'infinito che circonda la terra, ogni edificio segna un punto unico in questo 

infinito. […] Gli edifici che riescono a creare un forte impatto, trasmettono 

sempre un’intensa sensazione della loro qualità spaziale. Abbracciano il 

misterioso vuoto che chiamiamo spazio in modo unico e lo fanno vibrare.99 

 

Quando lavoro a un progetto mi lascio guidare da immagini e stati d'animo che 

ricordo e che posso legare al tipo di architettura che sto cercando. La maggior 

parte delle immagini che mi vengono in mente provengono dalla mia 

 
97 P. Zumthor, Beyond the symbols, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 14. 
98 P. Zumthor, Unexpected truths, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 18. 
99 P. Zumthor, Composing in space, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 20. 



 
 

 

 

 

105 

 

esperienza […]. Mentre sto progettando cerco di scoprire cosa significhino 

queste immagini, in modo da poter imparare a creare una ricchezza di forme 

visive e atmosferiche. […] Se riesco a trovare il modo di incastrare e 

sovrapporre queste qualità, l'oggetto assumerà una profondità e una ricchezza 

significative. […] Forma e costruzione, aspetto e funzione non sono più 

separati. Si uniscono assieme e formano un tutt’uno. Ora, quando guardando 

all'edificio finito, i nostri occhi, guidati dalla nostra mente analitica, tendono a 

vagare e a cercare dettagli a cui aggrapparsi. Ma la sintesi di questo tutto, non 

diventa comprensibile attraverso i dettagli isolati. Tutto si riferisce al tutto. 

[…] I modelli, le parole ed i paragoni di partenza che erano necessari per la 

creazione dell'insieme, scompaiono. Appaiono ora come passi che ci si lascia 

alle spalle. Il nuovo edificio assume la posizione focale ed è sé stesso. Inizia la 

sua storia.100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista ravvicinata ad uno dei paramenti interni.101 

 
100 P. Zumthor, Steps left behind, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter 

Zumthor, a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 24. 
101 https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 



 
 

 

 

 

106 

 

 

 

Credo che l'architettura d’oggi debba riflettere sui compiti e sulle possibilità 

che le sono intrinsecamente proprie. L'architettura non è un veicolo o un 

simbolo per cose che non appartengono alla sua essenza. In una società che 

celebra l'inessenziale, l'architettura può opporre una resistenza, contrastare lo 

spreco di forme e significati e parlare attraverso il proprio linguaggio. E credo 

che non sia una questione su di uno stile specifico. Ogni edificio è costruito per 

un uso ed in un luogo, e per una società specifica. Io cerco di rispondere alle 

domande che emergono da questi semplici fatti, nel modo più preciso e critico 

possibile, attraverso i miei edifici.102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista interna sulla ‘camera’ centrale.103 

 

 
102 P. Zumthor, Resistance, in Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter Zumthor, 

a+u, Bunkyo-ko, japan 1998, p. 24. 
103 https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 



 
 

 

 

 

107 

 

 

Consolidata operazione, lungo il corso di quest’esposizione sui caratteri emotivi 

dell’architettura, è quella di spaziare nel tempo e nei luoghi. A prendere la parola è ora 

Wang Shu, architetto cinese fondatore, assieme alla moglie, dello studio Amateur 

Architecture, nonché vincitore del Pritzker Architecture Prize 2012. Le sue parole 

saranno accompagnate da una realizzazione intrisa delle tematiche care a Shu, che, in 

continuità con le precedenti, riesce a trasmettere tali contenuti. Completato nel 2008, il 

Museo di Storia di Ningbo, si inserisce in una località che vanta circa 5000 anni di 

storia, seppure dall’aspetto attuale, le cose riflettano qualcosa di diverso. L’operato di 

Wangu Shu è legato fortemente alla tradizione cinese; artigianato tradizionale mescolato 

a tecniche di costruzione moderne e materiali riciclati (il riciclaggio va ricordato essere 

un'antica pratica cinese), come una sorta di rivoluzione culturale. A pensarci, una figura 

più adatta sembrerebbe non esserci, per una realizzazione atta a presentare tematiche 

socio-culturali come quelle prefissate per questo museo. Eppure, le critiche sono state 

molte, come un riflesso del luogo stesso in cui l’edificio si colloca; «il complesso è 

costeggiato da grandi viali a sei corsie praticamente deserti, con marciapiedi punteggiati 

da alberi esili e spogli, sparuti cespugli e rari riquadri d'erba giallognola. Da lontano, le 

sagome delle nuove torri residenziali e dei palazzi per uffici, tuttora in costruzione, 

sembrano suggerire un futuro fiorente, ma al momento l'area è sospesa in una sorta di 

limbo temporale in cui il passato è ormai alle spalle, il domani ancora lontano».104 

Il museo, su tre piani, vede una delle prime, visuali, connotazioni che attirano lo 

sguardo nella composizione materica di facciata; i molteplici materiali sono stati 

riciclati dalle rimanenze degli edifici tradizionali demoliti nell’area circostante per dare 

lo spazio a quelli nuovi. Tra di essi vi sono diverse tipologie di mattoni e tegole, dai 

colori, forme ed età differenti. Staticamente tutte queste componenti sono attaccate l’un 

altra andando a formare una struttura che, seppur visualmente instabile, lo è 

strutturalmente; oltre all’uso del calcestruzzo che collega il nuovo al tradizionale. 

 

 

 

 

 
104 B. McGetrick, Ningbo Historic Museum, Domus 922/febbraio 2009. 



 
 

 

 

 

108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista Nord-Ovest105 

 

 

Originariamente in questa zona c'erano circa trenta bei villaggi, li hanno 

demoliti tutti. Ovunque tu vada, puoi trovare le rovine di questi edifici. 

Perciò ovunque ci sono materiali, materiali bellissimi. Così ho voluto costruire 

questo museo per le persone che originariamente vivevano qui, in modo che 

potessero conservarne alcuni ricordi. 

 

Abbiamo lavorato insieme agli artigiani per capire come utilizzare molteplici 

tipi di materiale riciclato nel nuovo museo; la tradizione dovrebbe essere 

vissuta. Una volta che la metti in un museo significa che è morta. Ecco perché 

ho lavorato con loro. 

 

Sono due cose unite direttamente tra loro [in riferimento al tradizionale ed al 

moderno], ma il moderno non è semplicemente moderno.  

Sull’imponente muro in calcestruzzo troverai una ricchissima texture derivante 

dal bamboo e nel contempo i materiali riciclati, tradizionali, che sono legati al 

loro passato e allo stesso tempo vengono usati in una nuova maniera.106 

 

 

 
105 https://www.dezeen.com/2016/08/18/video-interview-wang-shu-amateur-architecture-studio-ningbo-

history-museum-movie/ 
106 Intervista a Wang Shu in B. Hobson, Wang Shu's Ningbo History Museum built from the remains of 

demolished villages, Dezeen, 18 agosto 2016. 



 
 

 

 

 

109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista su di una porzione della texture muraria.107 

 

 

Penso che ci siano due diversi tipi di architetti. Il primo è totalmente moderno, 

il che significa che non pensa che le cose del passato abbiano un significato 

[…]. L'altro tipo di architetti, quando progettano, capisce che qualcosa è lì già 

esistito. Questa è una sensazione totalmente diversa. Con il patrimonio storico, 

la gente normalmente parla di vecchi edifici o vecchie aree. Per me, non si 

tratta solo di qualcosa di ‘vecchio’. Bensì, qualcosa di passato che ha ancora un 

significato. Per me, queste sono cose molto importanti; tutto ha un patrimonio 

storico.108 

 
107 https://www.dezeen.com/2016/08/18/video-interview-wang-shu-amateur-architecture-studio-ningbo-

history-museum-movie/ 
108 Intervista a Wang Shu in P. Stevens, Designboom interviews wang shu on historic heritage, identity, 

and long-term planning, Designboom, 15 giugno 2018. 



 
 

 

 

 

110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista su uno dei muri in calcestruzzo con texture bamboo; 

il muro destro, moderno, si getta verso il ‘passato’.109 

 

 

Penso che se trovi un significato nella vita, hai un'identità. L'identità non è 

qualcosa di semplice. Ecco perché parlo di verità e di vera realtà. È qualcosa 

che è presente nella tua vita e che ha un significato per te. Ed ecco perché 

dovremmo fare delle nuove invenzioni nella vita. Questo è il significato della 

creazione per me.110 

 

 

 
109 https://www.domusweb.it/it/dall-archivio/2012/03/03/wang-shu-il-museo-di-storia-di-ningbo.html 
110 Intervista a Wang Shu in P. Stevens, Designboom interviews wang shu on historic heritage, identity, 

and long-term planning, Designboom, 15 giugno 2018. 



 
 

 

 

 

111 

 

Penso che la sfida più grande per gli architetti si di ritornare alla vita reale. 

Siamo ancora troppo presi dal pensiero accademico. Dovremmo invece tornare 

alla vita vera; una vera vita sociale.111 

 

Il popolo cinese viveva nel sistema dei cortili. Avendo un cortile, avresti 

trovato qualcosa di speciale che vi accadeva. Se lo perdi, ciò non si potrà più 

verificare; è molto semplice. Ecco perché faccio molte prove, perché se si 

volesse tornare alla tradizione, non ce n’è ora modo in Cina. Devi provare 

nuovi approcci e cercare di creare una connessione con le persone, cosicché 

possano ricordare qualcosa. Cosicché possano nuovamente collegarsi alle loro 

abitudini, alla loro memoria nel fare cose speciali, ad atmosfere peculiari. 

[…] In effetti, la gente ha perso il tempo per vivere, e se si volesse ridarglielo, 

non sarebbe facile.112 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vista su uno dei muri in calcestruzzo con texture bamboo; 

chi è di passaggio ‘sente’ il peso del nuovo nei confronti del tradizionale.113 

 
111 Ibidem. 
112 W. Shu, Memory is deeper than symbols, articolo in Architectural Review Asia Pacific issue 127: The 

Residential Issue, 3 ottobre 2012. 
113 https://www.domusweb.it/it/dall-archivio/2012/03/03/wang-shu-il-museo-di-storia-di-ningbo.html 



 
 

 

 

 

112 

 

 

L’Italia è intervenuta poco durante il corso di questo dibattito, e, seppur infinitamente 

ricca di storia e cultura, come è anche stato visto, ora risulterà essere la patria natia del 

prossimo interlocutore. Edoardo Tresoldi, definito come uno scultore di installazioni 

ambientali, merita senza opportunità di obiezione, di entrare nel contesto architettonico. 

La scelta dell’opera, che possa esemplificarne lo stile, non è semplice; a partire dalla 

premiata Basilica di Siponto114, baluardo di un metodo di restauro diverso, che rievoca 

la presenza della basilica ormai scomparsa affiancata all’esistente, le realizzazioni 

successive non sono state di meno impatto. Dagli Stati Uniti agli Emirati Arabi, la 

tecnica espressiva tridimensionale di Tresoldi si sviluppa in modo sempre più completo 

e unico nella trasmissione dei concetti. Queste opere sono una vera melodia di suoni, un 

compendio tra architettura ed arte. 

 

 

Archetipo è un giardino in cui architettura e natura danzano in continue 

relazioni e contrasti fondati, secondo l’accezione rinascimentale, sulla capacità 

dell’uomo contemporaneo di leggerne le peculiarità. 

Elementi geometrici assoluti – sfere, cubi, piani – tagliano e scompongono le 

armonie classiche, generando un evolversi continuo di astrazioni 

architettoniche e distorsioni evanescenti. 

Un paesaggio assoluto che si sviluppa secondo un processo inverso: è sullo 

spazio immaginario che la natura cresce e si evolve, tentando di dar forma e 

materia alle visioni umane. 

Un disegno spaziale in cui l’architettura trasparente determina la lettura degli 

ordini naturali, puntellato da piccole poesie visive in cui i due mondi 

dimostrano di essere paralleli e intersecati al tempo stesso. La natura è sintesi 

del paesaggio, l’uomo diventa paesaggio attraverso l’architettura. 

La fusione del linguaggio classico e di quello modernista ne genera un terzo 

 
114 Nel 2018 la realizzazione ha ricevuto la Medaglia d'Oro all'Architettura Italiana. Questo progetto, che 

a detta di molti è stato il punto di svolta per la carriera dell’artista, ha permesso a Tresoldi di ricevere un 

meritato riconoscimento internazionale e di collaborare con Studi quali quello di Renzo Piano nella 

pianificazione di workshop progettuali. 



 
 

 

 

 

113 

 

che trova il suo tempo nel contemporaneo.115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cupola frontale con vista sulle rimanenti parti del progetto.116 

 

 

Ho sempre utilizzato la figura umana nel mio lavoro oltre che come soggetto 

soprattutto come chiave per parlare dello spazio. La trasparenza nasce da 

questa volontà: voler parlare del paesaggio. Come un artista passa dal 

figurativo all’astratto, il mio passaggio all’astratto è coinciso con una svolta 

verso l’architettura. A un certo punto ho avvertito la necessità di voler 

raccontare lo spazio attraverso l’architettura, dal mio punto di vista 

manifestazione dell’uomo che si fa spazio. 

 

La rovina è un elemento architettonico cui mi ispiro molto. […] Mi piace l’idea 

di approcciarmi all’architettura proprio mentre sta morendo. Il rudere l’ho 

considerato sempre una sorta di monumento, e a differenza delle architetture 

monumentali del primo Novecento, che rispondono all’idea del “superuomo”, 

la rovina è un monumento alla fragilità umana soprattutto perché ci racconta il 

passaggio del tempo [...]. Poi interessante è l’indagine concettuale attorno alla 

rovina, l’architettura è un qualcosa che viene pensato, progettato per essere 

intero, non esiste nessuno che la progetti pensando a come si decomporrà. 

 
115 E. Tresoldi, descrizione riguardo ad Archetipo (https://www.edoardotresoldi.com/works/archetipo/) 
116 https://www.edoardotresoldi.com/works/archetipo/ 



 
 

 

 

 

114 

 

 

Il mio immaginario è fatto di un mondo ideale, virtuale di cornici, di linguaggi, 

e io lo racconto attraverso l’architettura classica e attraverso questi elementi mi 

relaziono anche con il paesaggio. In questo caso l’idea era di partire da questa 

base razionale e mentale del linguaggio classico e poi definire un’architettura 

ideale attraverso la materia. […] La rete non è più “materia assente”, ma è 

semmai il contenitore razionale che definisce la forma materiale 

dell’architettura, nel momento in cui va a perdere la sua tensione quei sassi 

perderebbero forma.117 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schizzo e realizzazione degli uccelli che spiccano il volo.118  

 
117 E. Tresoldi, intervista in A. Palladino, La poetica dello spazio. Parola a Edoardo Tresoldi, Artibune, 

22 settembre 2019. 
118 https://www.edoardotresoldi.com/works/archetipo/ 



 
 

 

 

 

115 

 

 

La rovina è uno di quegli esempi di come le piante mangino l’architettura e 

vadano a insegnare all’essere umano la poetica dello spazio. L’essere umano 

definisce e poi la poetica gliela costruisce un po’ la natura. Tra l’altro sono 

affascinato dall’albero che cresce dentro una casa, perché è un’immagine che 

mi appartiene, relativa alla mia zona, in cui ci sono delle cascine che piano 

piano si decompongono e vedono crescere delle piante all’interno. C’è questa 

sorta di archetipo incredibile, l’albero che cresce nel letto di una casa, una delle 

immagini secondo me più poetiche. Difficilmente l’uomo sarebbe riuscito a 

inventare quella forma, è la natura che gliel’ha spiegata.119
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Schizzo e realizzazione dell’albero all’interno della struttura a cupola; 
vista su uno dei colonnati.120 

 
119 E. Tresoldi, intervista in A. Palladino, La poetica dello spazio. Parola a Edoardo Tresoldi, Artibune, 

22 settembre 2019. 
120 https://www.edoardotresoldi.com/works/archetipo/ 



 
 

 

 

 

116 

 

 



 
 

 

 

 

117 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Días de Barricada, 2021, [A]tmosfera Space, Codroipo; serata inaugurale. «Here's a glimpse at our first 

exhibition created by the artist @eliel_davidd as a representation of the events in Oaxaca in '06. Shapes, 

colors and fragility as a memento to a valiant pueblo.»1 

 
1 Didascalia di un post formato trittico, a_tmosferaspace, [A]tmosfera, Instagram 12 novembre 2021. 



 
 

 

 

 

118 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

119 

 

 

 

Transitare da alcune delle più significative architetture, nonché opere in generale, ad 

uno spazio in cui è limitante la condizione delle possibilità e dell’inesperienza di base, 

non sarà affatto cosa semplice. Motore costante nella volontà di chi ricerca, in quel che 

fa ed in quel che studia, le tematiche finora affrontate, è sicuramente quello di tentare di 

proporre egli stesso qualcosa che sia in grado di esprimere, seppur in piccolo, tali 

contenuti. Durate l’approfondimento e lo sviluppo della materia atmosferica, un’idea, 

come spesso accade, si è insolubilmente aggrappata a questa volontà; dare vita a 

qualcosa di diverso, un qualcosa che il contesto laddove si inserisce vede-va come 

alieno. Coniugare l’architettura alle emozioni, come è stato visto, risulta essere un 

compito di non facile realizzazione. Inoltre, l’interazione tra discipline è un canale 

generatore di possibilità e fenomeni percettivi e significativi incredibili; l’arte doveva 

entrare con giustificata forza in questo desiderio. Annesso a ciò, va però affermandosi la 

presa di coscienza della realtà dei fatti, in cui il mestiere dell’architetto non è tutto rose 

e fiori; i rapporti con la società, gli organi a governo del territorio e le normative 

vigenti, oltre all’aspetto economico, sono come dei muri che si parano dinanzi 

costantemente. In essi si deve riuscire a collocare una porta, o perlomeno una finestra, al 

fine di oltrepassarli o vedere cosa ci sia al di là. 

 

Ciò che seguirà, altro non sarà che l’esposizione e lo sviluppo di quell’idea che si 

realizza, con le sue difficoltà ed i suoi successi; uno speranzoso risultato per un percorso 

di non comoda trattazione.

Días de Barricada, 2021, [A]tmosfera Space, Codroipo; 

scorcio da destra.



 
 

 

 

 

120 

 



 
 

 

 

 

121 

 

 

 

ART. 1 – OGGETTO 

Il seguente testo sarà relativamente diretto alla delineazione dei caratteri di 

‘Días de Barricada’, la quale tratterà dell’esposizione di opere riconducibili ai 

movimenti d’arte contemporanea […], e con lo scopo prefissato di rendere 

pubblicamente accessibile, in modo completamente gratuito, un mondo relativo 

all’arte ed all’esperienza sensoriale non solo visiva ma anche virtualmente-

tattile sulla base delle pregresse esperienze del vissuto degli usufruenti nonché 

visitatori dello spazio espositivo, in contatto ravvicinato alle opere 

tridimensionali e tangibili che occuperanno il vuoto del suo contenitore […]. 

Ciò in modo tale da tentare un avvicinamento interessato alle tematiche 

proposte di chi sporadicamente è solito frequentare tali eventi ed aumentare 

l’eventuale richiesta, nonché il pubblico stesso, per eventi di simile carattere 

nel contesto medio-friulano (all’interno del quale Codroipo si inserisce).2 

 

 

La ricerca delle giuste frasi e dei corretti termini per descrivere e raccontare quali siano 

state (e spesso continuino ad essere) le motivazioni e le idee che promuovono, in un 

singolo soggetto, la volontà di mettere in contatto persone, ed enti diversi, con un solo 

fine, non può che risultare riduttiva; ciò in quanto somma di eventi e pensieri, raccolti in 

un lasso di tempo che egli stesso non riesce a configurare. Ma, certamente, qualcosa 

lascia un segno più profondo, così impattante che al solo pensiero si posiziona in prima 

linea rispetto a quello che affiora poi di conseguenza; cosa esso sia è presto esposto: due 

sono le capostipiti tra le motivazioni che porteranno alla stesura di quello che verrà, tra 

poco, detto relativamente a cosa sia e perché sia [A]tmosfera.  

 

La ricerca costante di affrontare i temi espressi sinora (per un miglioramento anche 

personale) ed il loro formarsi nel mondo fisico, e la forte intenzione di contrapporsi al 

fluire generalizzante e privo di contenuti effettivi che la società dimostra, in cui tutto è 

superficiale e superfluo. Queste le personificazioni che diventano le guide di un 

 
2 L. Zonta, Progetto Espositivo. Richiesta di Patrocinio con il Comune di Codroipo, Codroipo 2021, p.1. 



 
 

 

 

 

122 

 

percorso articolato. 

 

Per quanto la prima sia stata pienamente esplicata attraverso le parole anche altrui, la 

seconda merita, seppur nel pericolo di incorrere in una critica di carattere oggettivo, o 

meno, una sua analisi. 

 

A partire dai dati oggettivi pubblicati dall’ISTAT (Istituto nazionale di statistica) dello 

scorso anno, così come avvenuto per ognuno di quelli precedenti, già dal frontespizio è 

possibile apprendere la verità dei fatti. Un divario sempre maggiore rispetto all’Europa 

sui livelli di istruzione3. Non essendo questa la sede adeguata per un approfondimento 

in tale ambito, il semplice dato funge qui da leva per l’inizio di un discorso: la mentalità 

in genere, che dilaga, mostra a livello statistico come il disinteresse verso ciò che 

dovrebbe essere considerato primario sia invece pericolosamente ancor troppo lacunoso. 

Troppo si disdegna di quel che Marx riteneva contenitore della bellezza: «le forme 

giuridiche, politiche, religiose, artistiche o filosofiche, ossia le forme ideologiche»4. 

Guardando poi alle piccole realtà locali, diversamente da quel che le premesse 

sembrerebbero mostrare, pare che molti siano i piccoli gruppi, i circoli e le istituzioni 

che su queste discipline si fondano. Essi sono, però, ermetici verso quella società che li 

ha resi tali. In un contesto rurale questa è una problematica palese: ‘la praticità dovrebbe 

prevalere sull’astratto’. Molti artisti rimangono chiusi nel privato e non si espongono, 

altri invece si uniscono semplicemente tra loro, chiudendosi in una nicchia; repellono 

coloro i quali, seguendo un pregiudizio culturale, li giudicherebbero. Tale approccio al 

problema non lo risolve, bensì lo prolunga. Se non si creano le possibilità per una mente 

che, seppur magari non predisposta, non ha avuto l’occasione di sperimentare qualcosa 

di nuovo, quella mente rimarrà stagnate nel suo parere. Se si delinea una problematicità, 

fermarsi a denunciarla senza far nulla, a poco serve.  

 

 

La stupidità è un nemico del bene più pericoloso che la malvagità. Contro il 

male si può protestare […]. Ma contro la stupidità siamo disarmati. Qui non c’è 

nulla da fare, né con proteste né con la forza; le ragioni non contano nulla; […] 

 
3 ISTAT, Livelli di istruzione e partecipazione alla formazione | Anno 2020, 8 ottobre 2021. 
4 Marx-Engels-Werke Band 13, p. 9; trad. it. in G. Garelli, La questione della bellezza, Einaudi, Torino 

2016. P. 118. 



 
 

 

 

 

123 

 

Per sapere come possiamo accostarci alla stupidità, dobbiamo cercare di 

capirne l’essenza. Per ora è appurato che essa non è un difetto intellettuale ma 

un difetto umano [...]. Sembra che la stupidità sia forse meno un problema 

psicologico che sociologico. Essa è una forma particolare dell’effetto 

provocato sugli uomini dalle condizioni storiche, un fenomeno psicologico che 

riflette determinate situazioni esterne. Sì, sembra proprio che si tratti di una 

legge socio-psicologica. […] È particolarmente evidente […] che la stupidità 

potrebbe essere superata soltanto con un atto di liberazione e non con un atto 

d’indottrinamento. E qui bisognerà rassegnarsi a dire che un’autentica, intima 

liberazione, nella maggioranza dei casi diventa possibile qualora sia preceduta 

da una liberazione esterna: fino a quel momento dovremo rinunciare a tutti i 

tentativi di convincere lo stupido.5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Días de Barricada, 2021, [A]tmosfera Space, Codroipo; 

scorcio.

 
5 D. Bonhoeffer, Della Stupidità, capitolo in Resistenza e resa. Lettere e scritti dal carcere, 1943-1945, 

Tegel. 



 
 

 

 

 

124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

125 

 

 

 

 

nomenclatura s. f. [dal lat. nomenclatura; v. nomenclatore]. – 1. non com. 

Assegnazione, attribuzione di un nome distinto a ciascuno degli enti, oggetti o 

concetti che fanno parte di un determinato ordine di cognizioni.6 

 

 

Sotto la forte influenza di uno dei volumi cardine relativi agli spazi atmosferici redatto 

da Griffero, atmosfera, sin da subito, è stato il termine che meglio esprimeva il carattere 

di quel che si prefissava. Essa è, per l’appunto, una parola-contenitore perfetta per ciò 

che questo spazio fisico, e non solo, rappresenta; l’insieme di tutti gli ambiti esposti in 

questa Tesi, in quattro sillabe. La scelta non è però stata fatta a prescindere. Il nome 

dato a questa iniziativa, è stato preso come unanime dopo aver vagliato diverse proposte 

tra i membri che, come primi, hanno appoggiato lo sviluppo di quest’idea. Tra di esse le 

seguenti sono state quelle di maggior interesse: [a]spaziale, atmosfera, atmosferastudio, 

atmosferaspace, a_tmosferaspace, raw, R.A.W., Atavico art space, in_space, Esser_ci, 

[A]tmosfera, [A]spaziale, [A]spazialità, in-opera.  

 

La scelta viene fatta nei confronti di due di esse: [A]tmosfera, in cui le graffe stesse si 

fanno contenitore-di-un-contenuto e danno l’opportunità di formare un logo semplice 

ma chiaro e riconoscibile, ed a_tmosferaspace, per questioni pratiche relative ai simboli 

e caratteri idonei per l’utilizzo dei Social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A_tmosferaspace, logo. 

 
6 https://www.treccani.it/vocabolario/nomenclatura/ 



 
 

 

 

 

126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

127 

 

 

Un aspetto interessante, ritenuto cardine nello sviluppo di un’iniziativa come quella che 

si prefissava, è stato quello di pensare a questo progetto come qualcosa di più 

complesso di un semplice evento localizzato. [A]tmosfera, per un corretto 

funzionamento oltre a quello su carta, doveva divenire più di uno spazio incatenato, per 

non essere di per sé in contrasto con la sua stessa essenza. L’idea, che pian piano si 

realizzava, si stava configurando come un promotore di innovazione spaziale e 

sensoriale, più di uno studio, più di un luogo; contemplava il possibile movimento da un 

luogo all’altro con iniziative nuove, sperimentali. Eppure, bisognava pur partire da 

qualche parte.  

 

La ricerca di uno spazio adeguato, tenendo presente che la città prefissata era quella di 

Codroipo7, ha richiesto molto più tempo del previsto. I locali e gli ambienti che 

potevano ospitare un allestimento a carattere contemporaneo risultavano occupati, 

inutilizzabili od altro. Inoltre, data la scarsa familiarità con delle mostre di questo tipo 

nel Comune, si è deciso di cercare qualcosa che fosse vicino, o che fosse direttamente 

collegato, ad una delle vie principali, così da aumentare la possibile affluenza e 

visibilità. Come se ciò non bastasse, questo percorso viene fatto con un’ombra 

oppressiva costantemente presente al fianco: le ordinanze derivanti dall’imperversare 

del COVID-19. Esse prevedevano, oltre a tutte le norme annesse, di avere la possibilità 

di un’entrata ed un’uscita sconnesse, di modo da poter controllare i visitatori ed evitare 

commistioni. Al fine di riuscire ad ottenere anche il Patrocinio con il Comune stesso, 

tali avvertenze dovevano essere rispettate, ovviamente. 

 

La collaborazione personale con lo studio Materiadarchitettura è stata fondamentale in 

questo senso. L’architetto fondatore Andrea Martinelli era, per un caso fortuito e 

fortunato, proprietario di uno stabile che si inseriva nella spina di edifici che si affaccia 

su via Roma, ovvero la strada principale di Codroipo. Come se non bastasse, questo 

edificio ha un ingresso dalla parallela, via Teobaldo Ciconi; ciò risultava aderente alle 

 
7 La scelta riguardo a questo conglomerato urbano è stata fatta per i seguenti motivi: Codroipo è 

localizzata al centro di quel che viene definito il Medio Friuli; inoltre è il comune ove ho vissuto nella 

maggior parte della vita ed è sempre stata lacunosa di eventi come quello che si andava prospettando. 



 
 

 

 

 

128 

 

richieste comunali per il controllo dell’affluenza nello spazio espositivo. Il piano terra di 

questo edificio consisteva in: un ampio vano, precedentemente utilizzato come 

magazzino per un supermercato ormai dismesso, e con un portone verso la strada; 

diverse separazioni tramite pannelli di truciolato ed un muro divisorio; un corridoio che, 

oltre ad ospitare le scale che permettono la salita ai piani superiori, si apre su via Roma 

con una porta.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Planimetria dell’unità immobiliare urbana; 

Catasto Edilizio Urbano, Comune di Codroipo, 09/11/1998.8

 

 

Necessarie sono state certamente molte modifiche e accorgimenti, laddove possibili, 

dato l’utilizzo sporadico di questo vano. Attraverso alcune riflessioni su come 

ottimizzare le varie aree, anche prestando attenzione alle luci disponibili (tra cui diversi 

neon e cinque grandi lucernai tramite i quali sfruttare la luce naturale), sono stati 

compiuti dei lavori di risistemazione spaziale. Al fine di poter recuperare e lasciare una 

testimonianza di tutto quanto sarebbe poi stato fatto, ogni operazione è stata filmata, 

 
8 Dalla Planimetria risulta un’apertura verso i magazzini ad est (non segnati in pianta) che attualmente è 

murata. Inoltre, il magazzino sinistro è chiuso. L’accesso in basso a sinistra conduce al corridoio che si 

snoda perpendicolare a via Roma; anch’esso non è qui disegnato, ma si estende fino al limite segnalato. 



 
 

 

 

 

129 

 

così da creare dei video, velocizzati, da mostrare all’ingresso delle varie esposizioni; 

questa pratica che ormai è una prassi consolidata all’interno di mostre di vario genere, 

Biennali incluse, aggiunge un che di fascinoso al luogo ospitante l’allestimento in 

quanto narra al visitatore una storia più ampia sul contenitore stesso che emanerà verso 

lui i contenuti proposti. I lavori svolti, di maggior impatto, riguardano un 

ridimensionamento dello spazio principale, visualmente delineato da una separazione 

tramite una trave in calcestruzzo armato sostenuta al centro da una pilatro quadrangolo. 

Inizialmente quest’area sembrava ridotta in quanto un vano chiuso la divideva in due; 

dei pannelli in truciolato sostenuti da un telaio ligneo fungevano da ripostiglio. Data la 

necessità di uno sgabuzzino per i materiali e gli strumenti, alcuni di questi pannelli sono 

stati riutilizzati e sagomati al fine di chiudere l’angolo sinistro (il quale tra le altre cose 

ha uno scalino a creare un dislivello sulla pavimentazione problematico) della stanza. 

La porta che permetteva l’accesso al primo ripostiglio non è stata spostata, bensì, data la 

collocazione adeguata, si è optato per riutilizzarla come accesso al nuovo vano, seppur 

la sua apertura fosse ora contraria. Tutto quello che si trovava in precedenza 

immagazzinato qui, è stato spostato o gettato via, e una pulizia profonda è stata 

d’obbligo. L’ambiente creatosi, al termine dei lavori (compresa la tinteggiatura dei 

nuovi paramenti), si presenta con un carattere industriale, freddo e crudo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

130 

 

 

 

 

 

 

[A]tmosfera Space, Codroipo; lavori e spazio spoglio. 

«[A]tmosfera is a new space dedicated to the research and exhibition of new contemporary proposals, a 

space designed and founded for the direct intervention of the artist.»9 

Spoglio, lo spazio si presenta tutt’ora con una pavimentazione in calcestruzzo lisciato, 

sulla quale sono palesi i segni del tempo (diverse incongruità a livello del piano di 

calpestio; macchie derivanti da infiltrazioni; crepe e segni vari), così come anche 

avviene per le pareti e gli altri elementi. L’intonaco scrostato, i segni di usura degli 

oggetti pesanti trascinati sulle superfici, vari degradi causati da agenti esterni. Seppur 

ora pulito, l’idea generale è quella di un qualcosa che aveva un’altra funzione, la quale 

ha lasciato su di esso un forte impatto. E quale luogo migliore per qualcosa di 

innovativo, audace e capace di trasmettere un impatto sensoriale in chi lo ospita, seppur 

brevemente. Una culla per il contemporaneo; capace di subire miglioramenti laddove 

necessari per una mostra in genere, o mostrarsi freddo e spoglio quando un allestimento 

lo prevede. Perfetto, insomma, per qualcosa di site-specific, pensato per accogliere un 

intervento che si legasse e prendesse vita a partire dal luogo stesso che lo accoglieva. 

 
9 Didascalia di un post formato trittico, a_tmosferaspace, [A]tmosfera, Instagram 19 ottobre 2021. 



 
 

 

 

 

131 

 

«Quello che vi si presenta è la memoria ed il ricordo dell’artista: una 

rappresentazione di alcuni elementi che riguardano gli accadimenti di Oaxaca 

del non così lontano 2006, in Messico, nazionalità, per l’appunto, dell’artista 

stesso. Partiamo dal sottofondo musicale che accompagnerà la mostra: ciò che 

sentite sono le testimonianze, i telegiornali, le interviste, le canzoni e gli audio 

direttamente provenienti dagli avvenimenti che questa città messicana ha 

vissuto. In questo periodo, infatti, la popolazione decise di ribellarsi al Potere 

in carica che, corrotto e non solo, utilizzava la forza armata ai suoi diretti 

comandi come stretta per il controllo del popolo, con violenza e atti criminali 

quali, ad esempio, i rapimenti notturni dei rivoltosi, spesso uccisi o che 

divenivano i cosiddetti desaparecidos. Gli insegnati ed i professori, tra i quali 

la madre dell’artista in quanto maestra delle elementari, in qualità di difensori 

della cultura del loro popolo si presero carico di cercare di arrestare questi 

soprusi [la rivolta iniziò proprio come protesta a causa della scarsità dei fondi 

destinati alle scuole e degli stipendi bassi degli insegnanti, contrastata dal 

Governo con delle cariche da parte di agenti in tenuta anti-sommossa] con la 

creazione, tramite ciò che avevano a disposizione, proprio di quelle barriere 

che qui sono proposte. Passando dunque al vero e proprio allestimento, ogni 

elemento e qui come trasposizione di qualcosa, dalle strutture in carta velina e 

colla, di colori molteplici e forme diverse, come simbolo della fragilità proprio 

di quelle barricate che erano fatte da ciò che si rinveniva e dello stesso popolo 

che cercava di difendersi, agli elementi singoli: dai più forti come le molotov 

ed i sassi, ai più fragili come la cassetta della frutta, le ruote prese dalle auto 

incendiate, ed i carrelli, unico possedimento e difesa di un senzatetto che con 

esso si era protetto in uno dei filmati più toccanti. Perciò questo altro non è che 

il primo esperimento ed esempio in una Codroipo così culturalmente e 

geograficamente lontana da questi eventi, magari con una forte pretesa politica 

o di coscienza, che magari si può non condividere, ma il cui scopo è proprio 

quello di creare interesse e riflessione dove non ci sono mai state possibilità di 

questo tipo. Vi lascio ora girare tranquillamente e se avete domande o altro mi 



 
 

 

 

 

132 

 

trovate all’ingresso».10 

 

 

Per immettersi in una realtà dove si cerca di lasciare un segno, e allo stesso tempo 

rimanere coerenti all’idea di partenza, bisognava trovare qualcuno che avesse già 

lavorato con il tridimensionale nella sua ricerca artistica. Un legame creatosi nel tempo 

con un artista giovane, ancora preso dagli studi, ma con una costante presenza nel 

mondo artistico, divenne presto una collaborazione necessaria.  

 

Eliel David Pérez Martínez, artista messicano di base a Venezia, è stato scelto come 

quella figura capace di riuscire in questa prima impresa tentata. Con alle spalle 

molteplici esposizioni, già nel 2021, in contemporanea allo sviluppo del progetto 

[A]tmosfera, egli aveva un allestimento alla galleria d’arte Suburbia Contemporary di 

Barcellona ed uno spazio alla Fondazione Bevilacqua La Masa di Venezia. Affine al 

pensiero di portare un’installazione diversa ed emotiva, le prime proposte guardano a 

già a qualcosa di simile a quello che poi sarebbe divenuta la realtà. Dall’utilizzo di 

ponteggi, scaffalature, strumentazioni grezze ed affini al loro possibile contenitore, alla 

prima volontà di richiamare dei baldacchini, o molto più semplicemente, delle 

bancarelle. Bancarelle che sono poi mutate in quelle fragili ma funzionali strutture che 

gli ambulanti creano con ciò che trovano, come elementi che interrompono il passo 

dello spettatore se inserite nel ‘momento’ corretto. Elementi che, a detta di Martinez 

stesso, richiamano «lo spirito, il pensiero di resistenza di una protesta» e di chi la opera 

nei confronti di un potere verso il quale non possono nulla, apparentemente. 

Un’escalation di significato brusca, rispetto alla partenza, ma perfetta per l’idea di base. 

«A livello estetico l’opera sarà completa solo quando tutto lo spazio sarà riempito da 

questi elementi che chiamano a sé questi significato. Non voglio programmare qualcosa 

come una tela; voglio arrivare li e, come loro, dare forma a qualcosa che, come le 

barricate, si formi da sé». 

 

 

 

 
10 Come somma delle informazioni ricevute, di quelle ricercate ed anche delle opinioni di alcuni dei 

visitatori, questo discorso introduttivo alla mostra è stato formato per introdurre, seppur in modo sintetico, 

in modo sintetico, tutto ciò che risultava necessario alla corretta comprensione dell’allestimento. 



 
 

 

 

 

133 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Días de Barricada, locandina. 

 

 

 

Nasce così Días de Barricada, un’installazione che contempla una critica sociale e 

politica; che contiene richiami visivi ed uditivi agli eventi ai quali si riferisce. Distante, 

certo, dal tempo e dal luogo delle tragiche vicende che racconta, ma capace proprio per 

questo di dare vita ad un pensiero che, seppur critico, permette una riflessione su 

tematiche tanto distanti quanto probabili in un contesto completamente estraneo. Il 

ricordo dell’artista materializzato figurativamente; la valorizzazione attraverso dei 

materiali di recupero, degli elementi che maggiormente possono rappresentare e 

comunicare a degli estranei il loro significato. 

 



 
 

 

 

 

134 

 

 

L'installazione site-specific ‘Días de barricada’ nasce dalla necessità di creare 

una memoria collettiva riguardo agli avvenimenti socio-politici che per vari 

mesi del 2006 hanno visto coinvolta la città di Oaxaca, Messico. Il lavoro di 

raccolta, ricerca e costruzione prende spunto dalla mia esperienza personale: da 

bambino, infatti, accompagnavo mia madre nelle manifestazioni di protesta 

contro le leggi che volevano privatizzare l'educazione e renderla etnocentrista, 

andando così a violare l'identità culturale messicana. Nella mia opera ho mirato 

a rielaborare il processo caratteristico di costruzione delle barricate, 

contrastando la loro propria natura di forza oppositrice con la scelta di materiali 

come la carta velina, che richiama invece la fragilità e l'effimero.11 

 

 

È doveroso ora fornire una guida, seppur con l’intelletto, attraverso quello che la mostra 

prevedeva. Partendo dall’ingresso, su via Ciconi, si veniva accolti da una portone 

spalancato verso un tendaggio a tutt’altezza, fatto di strisce discontinue per dimensione, 

e colori (grigi) e figure astratte. Sulla destra un banchetto, anch’esso coperto da una tela 

con colori misti. Su di esso colui che accoglieva il visitatore all’ingresso, e svolte le 

procedure di sicurezza12, introduceva gli ‘spettatori’ alla sala espositiva.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[A]tmosfera Space, Codroipo, serata inaugurale; ingresso. 
 

11 E. D. P. Martínez, Intervista a cura di P. di Biase per Il Ponte, periodico del Medio Friuli, gennaio 

2022, stralcio non pubblicato. 
12 Verifica del Green-Pass, della temperatura ed avviso di indossare la mascherina; richiesta di un 

nominativo con ulteriori dati annessi e avvisi di precauzione rispetto agli spazi, alle opere ed agli altri 

visitatori. 



 
 

 

 

 

135 

 

 

Varcati i tendaggi, da subito una musica (come precedentemente descritto gli audio 

erano di vario genere) comunicava per prima dei messaggi; messaggi che, superato 

l’iniziale impatto visivo derivante dall’installazione, venivano prontamente presentati, 

assieme all’introduzione sui caratteri e significati primi che l’allestimento prevedeva. 

Sorpassato questo passo, i visitatori, liberi da vincoli di ignoranza argomentale, erano 

così finalmente in grado di attraversare le opere proposte; passare sotto al ‘tubo’ 

colorato, girare attorno agli oggetti, fermarsi a leggere il testo curatoriale incollato ad 

una delle pareti. Le opere proposte dall’artista erano diverse. Tra di esse quelle di 

maggior impatto erano sicuramente i carrelli, le bottiglie, i sassi e le ruote. Questi, 

circondati però da strutture fragili dai colori disparati. Colori che, seppur montati in 

modo quasi casuale (derivante dal gusto momentaneo del loro creatore), come la realtà 

dei fatti che dovevano richiamare, di partenza, invece, componevano un arcobaleno di 

fogli a piè d’opera. Queste strutture fragili, già descritte nel loro significato dalle parole 

di Martinez, coniugavano a sé costantemente lo sguardo, in quanto collocate ovunque, 

con forme dalla difficile comprensione che proprio per questo si connettevano alle 

barriere che tanta importanza hanno avuto. Alcuni oggetti erano più carichi di 

significato (perlomeno ad una prima occhiata) di altri: le bottiglie, anch’esse difformi 

tra loro per colore e dimensione, venivano da subito comparate alle molotov; gli stracci 

strappati, inseriti nella loro collo, dovevano prevedere anche l’emanazione dell’odore di 

benzina (che, seppur asciutta, è capace di creare un impatto immediato in chi vi sta 

vicino), così da includere un terzo canale sensoriale. Sassi, ruote e carrelli erano quegli 

oggetti che, casualmente, erano alla portata dei protestanti; fungevano da 

rappresentazione di quella serie di oggetti che andavano a fomentare la protesta ed a 

creare le instabili barricate stesse. L’impatto emotivo, derivante da questa commistione 

di strutture tridimensionali attorno alle quali il visitatore di trovava a dialogare, varrà in 

seguito analizzato; ma evidente si mostra il tentativo di richiamare, al massimo delle 

possibilità date, un percorso di studio di due caratteri diversi, che in un unico spazio di 

uniscono: quello di una sperimentazione artistica, materiale e sensoriale dell’artista, e 

quella architettonica, materiale e spazio-sensoriale dell’organizzatore. 



 
 

 

 

 

136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[A]tmosfera Space, Codroipo, serata inaugurale; viste.



 
 

 

 

 

137 

 

Per quanto rimaneggiato e adattato al contesto in cui viene (qui) presentato, questo 

breve capitoletto manterrà un carattere stilistico informale, in quanto perderebbe 

altrimenti la sua natura di partenza, ovvero un diario di ‘viaggio’ di quella che è a tutti 

gli effetti la prima esperienza compiuta in tal senso dal sottoscritto. In questo regesto 

delle note trascritte durante il percorso che ha reso possibile la realizzazione della 

mostra d’arte Días de Barricada, in precedenza descritta. Saranno elencati e descritti 

tutti i passaggi, le fasi, i problemi ed i vari ostacoli, le persone ed i luoghi raggiunti, 

guarniti di date e, con una leggera riflessione, degli stati d’animo del loro artefice.  

 

Va detto che le note, che qui seguiranno, presentano solo uno stralcio di questa 

‘escursione’, in quanto non erano sin dall’origine state pensate. Inoltre, risulta palese 

come non sia possibile integrare tramite di esse tutta l’esperienza e le vicissitudini, 

annesse a questo percorso, che giornalmente si presentavano. Verranno aggiunte, 

tramite l’utilizzo delle parentesi quadre, le spiegazioni necessarie alla corretta 

comprensione delle note, oltre ad alcuni dettagli utili. 

 

 

- 15.9.21: Oggi ho iniziato i lavori per la pulizia della stanza. Filippo è venuto a 

darmi una mano e abbiamo spostato tutte le legna intassate verso sgabuzzino. 

Abbiamo pulito un po' e spostato le cancellate in ferro che avevano lasciato 

addossate al muro. Il frigo del supermercato è ancora qui, spero che lo portino 

via a breve. C’erano anche due teche di vetro, fortunatamente siamo riusciti a 

disporle in un angolo cosicché non si possano rompere. 

- 22.9.21: Ho spostato le ultime cose che ingombravano lo spazio. Con Marco ho 

smantellato il ripostiglio in truciolato grazie ad un avvitatore e abbiamo 

disposto a terra i pannelli. Pesavano davvero molto ed in due non siamo riusciti 

a metterli altrove. 

- 5.10.21: Finalmente sono riuscito a mettere d’accordo Luis, Damiano e Filippo 

per incontrarci. Dati i vari orari di lavoro diversi abbiamo optato per la tarda 

sera. Abbiamo tagliato tre dei pannelli in truciolato così da riutilizzarli, assieme 

al telaio di legno che già prima li sosteneva, per chiudere il vano destro così da 



 
 

 

 

 

138 

 

avere un piccolo magazzino. Il trapano non forava, se non con gran difficoltà, il 

calcestruzzo nonostante le punte fossero giuste. Dopo diverse ore, però, li 

abbiamo fissati e spostati assieme. Non è perfetto, ma funziona bene. 

- 10.10.21: Ennesima riunione con David sulla mostra. Abbiamo finalmente 

deciso quando poterci incontrare e definito la strategia pubblicitaria, il nome 

definitivo ed i caratteri conclusivi che la mostra dovrà avere. Finalmente ho 

delle certezze e ne sono contento. Credo che la nostra concezione su cosa 

portare sia finalmente affine.  

- 13.10.21: Ho dato le prime due mani di vernice alle pareti in truciolato; la 

pittura l’ho presa dal ferramenta, mentre per gli strumenti, i teli protettivi per il 

pavimento, i guanti e i nastri da mio zio. Non è stato troppo difficile seppur 

prevedo di dover ripassare su alcuni punti. 

- 14.10.21: David è arrivato da Venezia, gli ho mostrato lo spazio [lo aveva già 

visto tramite alcuni video e foto ma, nonostante le innumerevoli esortazioni nel 

venire molto prima, non era riuscito a salire precedentemente], siamo andati a 

pranzo, poi dal ferramenta per prendere reti, fil di ferro e varie. Siamo andati a 

Udine dal grossista di tessuti [precedentemente era stato già pensato come 

posizionare i tendaggi ai fini di ottenere uno spazio più utile al suo scopo] a 

comprare i teli neri e bianchi; pagato il tutto l’ho riportato direttamente in 

stazione data l’ora tarda [la mostra doveva essere allestita a partire da quel 

giorno considerando che era già stata rimandata di una settimana poiché 

ritenevo non si riuscisse ad allestire lo spazio per tempo]. 

- 18.10.21: Ho finalmente dato l’ultima mano di bianco e pulito tutto lo spazio; 

al pomeriggio ho apportato le ultime modifiche al logo per Instagram [la 

pagina esisteva già come un precedente tentativo di mostre da svilupparsi a 

Venezia; a causa del COVID-19 non è era andato a buon fine; perciò, abbiamo 

riadattato il tutto e rifatto il logo e la pagina in toto] ed alle informazioni di 

contatto. Ho discusso multiple volte con David che non vuole muoversi e 

venire a Codroipo e chiamato la Cividini [Tiziana Cividini è l’attuale 

Assessore alla Cultura del Comune di Codroipo]. Ho compilato il modulo per il 

Patrocinio [questa procedura è stata fatta all’ultimo; in precedenza era stato 

compilato il Manifesto del Progetto, ma con molta probabilità era stato messo 

in disparte. La chiamata ha solo in quel momento resi palesi gli ultimi passaggi 



 
 

 

 

 

139 

 

necessari all’ottenimento del Patrocinio] e preparato la cartellonistica Covid. 

Con Damiano ho modificato la locandina dell’evento e abbiamo configurato il 

banner da esporre all’esterno [verso via Roma]. Abbiamo terminato molto 

tardi, ma sono riuscito a inviare i file per la stampa online. 

- 19.10.21: Sono uscito presto a bere un caffè con Stefano per le casse ed il gel 

disinfettante. Ho reperito da mio zio ulteriore fil di ferro, guanti, chiodi e simili 

e le fascette. Non ho ancora trovato le bottiglie vecchie come da richiesta di 

David. Al pomeriggio ho fissato l’incontro con la Cividini per l’organizzazione 

dell’inaugurazione e preso in prestito il proiettore da Dave. 

- 20.10.21: Dopo aver provato diversi software ho trovato quello migliore per 

montare i video dei lavori dell’adeguamento della stanza. Ho caricato al 

pomeriggio i primi video sulla pagina Instagram. Poi sono tornato, per la quarta 

volta, a pulire lo spazio. Sembra costantemente sporco con tutta la polvere che 

si è depositata negli anni. Neppure l’idropulitrice ha funzionato. In seguito, ho 

organizzato come far fluire i visitatori per rispettare le normative e pensato a 

come garantire i controlli all’ingresso. A tal proposito ho dovuto richiamare la 

Cividini. 

- 21.10.21: David ha rimandato tutto, a causa di un impegno, al pomeriggio 

[l’inizio dell’allestimento] ed è arrivato anziché alle 9, alle 16.30. Ho reperito 

finalmente le ruote da macchina che ha chiesto, e tutto il resto, fuorché i coni 

stradali. Alle 18.15 sono andato a prendere un caffè con la Cividini; sembra 

molto perplessa sul fatto che la mostra si farà. Almeno è arrivato il roll-up. 

- 22.10.21: È il giorno dell’inaugurazione. Alla mattina ho montato video per 

stasera e preso un tavolo da mettere all’ingresso; ultime pulizie e test del 

proiettore. Filippo è passato a darmi una mano con l’allestimento. David è 

arrivato ed ha iniziato a preparare il tutto. Ha con sé moltissimi fogli colorati e 

sta iniziando a creare le strutture col fil di ferro su cui mettere la carta velina. 

Ha dipinto il telo da strappare e lo stiamo appendendo a strascichi verso 

l’ingresso. È stato complicatissimo fissare i tendaggi al soffitto in calcestruzzo, 

ma alla fine il risultato è notevole; sembra un vero filtro tra l’esterno privo di 

qualsivoglia cosa interessante e una vera mostra. I pezzi della tenda si 

muovono continuamente al vento dando sempre diversi scorci sulla mostra. [A 

questo punto il tempo scorreva inesorabile]. Non ho mangiato, ma almeno 



 
 

 

 

 

140 

 

abbiamo fatto molto. Ho coperto con le coperte ed altre stoffe tutti gli spazzi 

rozzi nel corridoio d’uscita e dato una mano a David; siamo troppo tardi non ce 

la faremo mai. Sono le 17.30 e manca ancora troppo. Ho dovuto rimandare 

l’inaugurazione di 30 minuti, David non ha ancora finito. L’inaugurazione è 

andata bene; la Cividini ha fatto un bel discorso sui giovani che devono che, 

sempre meno, cercano di creare iniziative. David, come sempre, riesce in 

narrazioni interessanti ed emozionanti riguardo a quello che fa. L’affluenza è 

stata poca rispetto a quanto speravo ma quasi tutti ci hanno fatto i complimenti.   

- 23.10.21: Sono arrivato alle 9 alla mostra per pulire e sistemare tutto quello che 

è era stato fatto all’ultimo. Ieri il computer di David ha smesso di funzionare 

prima dell’inaugurazione ma ha risolto mettendo il sottofondo dal il cellulare; 

oggi lui non c’è e non mi ha lasciato la traccia [Oaxaca 2006 No se Olvida13]. 

Verso le 10, e dopo plurimi messaggi, finalmente mi ha detto quale fosse. L’ho 

scaricata in fretta e messa su un vecchio cellulare che ho reperito a casa. Ho 

aperto la mostra al pubblico. Molti mi chiedono la spiegazione per quel che 

vedono, perciò ho chiesto direttamente a David un testo che ritenesse adeguato 

ma non mi è mai stato dato niente. Ho perciò iniziato a spiegare tutto a voce a 

chi entrava. In primis dopo che le persone avevano terminato la visita, poi però 

ho deciso di introdurli con la spiegazione per poi lasciarli vagare tra le opere. Il 

giorno prima, ad eccezione di alcuni che mi hanno piacevolmente sorpreso, 

molti non capivano gli elementi proposti. A fine giornata devo dire che ho 

trovato chi proprio non aveva idea e cognizione di cosa gli venisse proposto e 

cosa le singole cose rappresentassero. Alcune persone, che chiaramente abitano 

davanti alla mostra, sono passate credo un centinaio di volte lungo le settimane 

di lavori e allestimento. Non si sono mai nemmeno interessate a guardare cosa 

fosse questo spazio che intravedevano dall’esterno; mi fissavano da lontano. 

Oggi alcuni di essi si sono avvicinati, ma sempre ben lontani da una qualsiasi 

interazione. 

- 24.10.21: ore 10.10, ho guardato l’ora per quanto questo avvenimento sia stato 

strano. Un signore si è avvicinato chiedendo: «Salve cos c’è qua?»; «Salve è 

una mostr…mi scusi, deve indossare la mascherina! Devo anche verificare il 

green pass…». Lui è entrato incurante di qualunque avviso, e mentre cercavo 

 
13 https://www.youtube.com/watch?v=WaSm8m6EX04&ab_channel=jacquecristy 



 
 

 

 

 

141 

 

di fermarlo: «Guardo solo un attimo». Sposta i tendaggi d’ingresso per un 

totale di due secondi circa: «Ah okay grazie», e se n’è andato senza nemmeno 

rivolgermi lo sguardo. La giornata ha avuto un’affluenza media; tra i visitatori 

sono passati diversi membri di un circolo letterario locale, congratulandosi e 

dicendomi che non sapevano ci fosse una mostra. In effetti le promesse di 

sponsorizzazione dell’evento sono state tutte vane. Al di fuori di quello che io e 

David abbiamo fatto, sembra che a nessuno importi di qualcosa di nuovo. 

- 30.10.21: Durante la settimana ho provato a condividere il più possibile la 

mostra tramite social ed altri canali. Oggi è il penultimo giorno e alla mattina 

non si è fatto vivo nessuno al di là di una signora già passato due volte durante 

i lavori d’allestimento. Aveva chiesto se fosse possibile visitare in anticipo la 

mostra quando ancora doveva essere realizzata. Si era inoltre lamentata che 

fosse «anche ora» che qualcuno facesse qualcosa, «altrimenti ci sono solo topi 

qua». Si è avvicinata all’ingresso chiedendomi se fosse tutto pronto e le ho 

detto che poteva finalmente entrare. Alche ha risposto «mmh…si, adesso devo 

andare grazie» e si è letteralmente affrettata ad andarsene. Durante la settimana 

David non si è fatto sentire nonostante le ulteriori richieste di materiale video o 

fotografico o scritto. Al pomeriggio ci sono state fortunatamente molte 

persone. Tra cui alcuni organizzatori d’eventi artistici ed alcuni architetti. 

Nessuno all’interno del Comune si è interessato od è passato. Ho notato inoltre 

che quasi tutti hanno letto ad alta voce il testo curatoriale. 

- 31.10.21: Ho chiuso lo spazio, la giornata è andata bene seppure pochi siano 

passati oggi. Ora non mi resta che pensare alla sistemazione di tutto. Sono 

molto soddisfatto, anche se è davvero malinconico che davvero siano pochi 

quelli che hanno dimostrato un reale interesse nello snodare dubbi o nella 

condivisione di pareri. 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

142 

 



 
 

 

 

 

143 

 

 

E da tutto ciò, cosa rimane?  

 

Le motivazioni alla base di questo progetto, una volta terminato il tutto e se soddisfatte, 

dovrebbero bastare. Eppure, una sensazione amara aleggia nell'aria. Che sia stato tutto 

inutile, alla fin fine? Se nulla resta del tanto agognato operato, chi mai potrà dire che 

esso sia verificato. Qualcosa, però, seppur solo come un fioco barlume nella densa 

nebbia che al termine dell'inverno si crea verso sera, luccica. In effetti, anche solo 

l'esperienza accumulata nella strutturazione di questo percorso dovrebbe bastare a 

giustificarne l'esistenza: rapportarsi con personalità diverse, sia tra loro, ma soprattutto a 

livello di cosa rappresentano; collaborare con l'amministrazione pubblica e con le sue 

figure; gestire tempistiche, materiali ed articolare un programma in tal senso; lasciare 

qualcosa nel tempo, qualcosa che prima d'ora non si era verificato in un luogo ed in un 

territorio specifico. Tutte cose un po' scontate, ma sicuramente non insignificanti.  

 

 

Leonardo, sei riuscito a mettere in campo questa importante operazione 

artistica da poco conclusa. Raccontaci di questa tua iniziativa e di come è 

andata. 

 

Pare banale dire ‘bene’, ma dopotutto le mie aspettative per una prima 

esperienza effettiva in questo settore erano realisticamente esigue, 

considerando che fino a questo momento non avevo mai curato una mostra 

dall’inizio alla fine, né collaborato con un’amministrazione pubblica. Il tema 

[…] è stato da alcuni definito audace o contestualmente troppo estraneo per il 

luogo dove è stato proposto: una critica politica ed una trasposizione di 

avvenimenti anche crudi attraverso un’opera concettuale ed artistica condita da 

un sottofondo musicale in una lingua straniera. Uno dei motivi per cui ho 

deciso di portare ciò è proprio il tentativo di capire come una comunità 

culturalmente diversa poteva reagire a qualcosa a cui era completamente 

estranea. C’è chi non ha capito cosa stesse esperendo e chi invece, viceversa, 



 
 

 

 

 

144 

 

immediatamente ha collegato tutto ciò che lo circondava ad un significato. 

L’intento era quello di far riflettere.14 

 

 

Un piccolo solco perciò già si può osservare in un arido terreno che repelle tutto quello 

che gli è estraneo. Ed, oltre a ciò, quei legami che si sono instaurati con coloro i quali, 

nel tempo, hanno, e stanno, cercando di proporre cose nuove, nella difficoltà del farlo.   

 

Durante la delineazione dei caratteri di un'atmosfera, è stato ritenuto fondamentale 

capire anche come il cervello umano giocasse un ruolo fondamentale in questo tema. 

Precedentemente, ciò non è mai stato comunicato, ma uno scopo ulteriore era già stato 

affittato a Dias de barricada, come ad [A]tmosfera stessa. Un compito rilevante per una 

così piccola iniziativa: capire come attirare qualcuno che tutto è tranne che familiare ai 

temi proposti; capire perché, perlomeno in quest'area, tanta sia la superficialità 

nell'opinione generale riguardo queste tematiche; e soprattutto capire come si reagisce 

difronte a qualcosa di nuovo, del quale magari sfugge completamente il significato. 

Questo obiettivo ha permesso di raccogliere qualche, seppur acerbo, frutto al termine di 

questo primo percorso.  

 

Ad esempio, come l'impatto che si ha nei confronti di qualcosa d’inaspettato, per una 

Codroipo, da parte di chiunque non sia solito visitare installazioni o simili, abbia una 

valenza da non sottovalutare. Tra stupore, incomprensione ed anche disagio. Uno shock 

che, aderendo al pensiero di Walter Benjamin, è perfetto è nell'aprire la mente a nuove 

esperienze. Una forza esterna, che proprio grazie al suo carattere inaspettato, irrompe 

nello spirito quieto; come Bonhoeffer suggeriva dopotutto, ciò sembrerebbe davvero in 

grado di dar vita ad un cambiamento ritenuto qui fondamentale. Da quel momento in 

poi la curiosità si palesa, cercando risposte e volendo districare i dubbi. Ed il gioco è 

fatto. Finalmente, repellendo l’esigenza di un indottrinamento, ci si apre a nuove 

possibilità, a partire da sé stessi. Le reazioni, riscontrate, sono state disparate. Dalla 

migliore evenienza in cui il soggetto diviene, senza aiuti, un comunicatore di quello che 

ritiene lo spazio gli abbia dato, e cosa sente in merito a ciò, a chi, invece, all’opposto, 

deve chiedere il significato di ogni singolo sasso (rappresentazione letterale di ogni 

 
14 L. Zonta, Intervista a cura di P. di Biase per Il Ponte, periodico del Medio Friuli, gennaio 2022, p. 22. 



 
 

 

 

 

145 

 

oggetto esposto ed ogni struttura) seppur gli sia stato già illustrato in molteplici 

maniere; e che se ne va così come è entrato.  

 

 

Appena un osservatore entra, la stanza vuota si popola del suo sguardo. Viene 

attivata un’impressione di assenza, poiché ora c’è una coscienza che la 

percepisce. Lo sguardo, anticipo di coscienza, risveglia il luogo ed interroga gli 

oggetti. […] Lo sguardo […] non si accontenta della modellazione di un 

oggetto, o di una natura morta, ma va oltre, rappresentando spazi personalizzati 

in cui l’allusione al loro possessore è a volte manifesta, altre volte suggerita.15 

 

 

C'è chi, seppur contestabile per varie ragioni, dinanzi all'insolito rapportarsi con 

un'opera che non era semplicemente un quadro appeso al muro, doveva provare a 

toccare tutto, nonostante fosse chiaramente vietato. Seguendo un parere con cui si può 

essere d'accordo, ciò può essere considerato vergognoso, ma va ricordato che uno dei 

cinque sensi è il tatto; da sempre abbiamo il desiderio di toccare gli oggetti, proprio 

perché così subiamo un'esperienza più forte, che ci dà informazioni ulteriori. E pertanto, 

anche questa reazione diventa molto più che qualcosa su cui indignarsi. Diventa un 

punto di riflessione. 

 

 

Il carattere transitorio che può avere lo spazio si concretizza nella sua capacità 

di accogliere l’azione, umana o di altro tipo, e risaltarla.16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 F. Espuelas, Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, cit., p. 211. 
16 Ivi, p. 231. 



 
 

 

 

 

146 

 

 



 
 

 

 

 

147 

 

 

 

 

 

La luna […] non perderà di certo il suo fascino solo perché adesso conosciamo 

i meccanismi sottesi che ce la fanno apparire diversa quando è adagiata sui 

monti oppure sospesa nel cielo. Anche i treni continueranno probabilmente a 

sorprenderci, forse meno della luna. E magari faremo meno errori nella scelta 

del coperchio che si adatti esattamente alle dimensioni della pentola sul fuoco. 

Conoscere i meccanismi di funzionamento dei fenomeni non diminuisce 

l’effetto che questi producono. Anzi, forse lo accrescono. E il fascino sta 

proprio in questo: sapere come stanno le cose, ma rimanere fondamentalmente 

percettori ingenui che continuano a meravigliarsi di come gli eventi, anche 

molto semplici, accadono.1 

 

 

Affrontate e parzialmente snodate le criticità del doversi approcciare, e soprattutto del 

dialogare, con lo spazio, il vuoto, e tutti i caratteri emotivi ad essi connessi, rimane però 

un presentimento. Una sensazione che qualcosa sia mancante, o comunque non 

completamente svelabile. Se la bellezza è per alcuni racchiusa in quei meccanismi 

implicati nel «funzionamento del cervello»2, la psicologia e la psicofisica sono stati di 

grande aiuto in questo percorso. Eppure, una volta compresi questi meccanismi sulla 

mente umana, il fascino di una materia estetica soggetta a costante revisione da soggetti 

che in essa si immergono costantemente, non si allontana. Poiché, aldilà della «presenza 

concreta dell’uomo, con le sue proprietà fisiche e morali», vi è la presenza di un «soffio 

di umanità, che in certi momenti esala dall’uomo»3, inesauribile e instancabile. E se la 

ricerca costante di quale sia il migliore dei modi per dare vita a uno spazio, come si 

possa comunicare un significato attraverso di esso, e come si possa dare forma ad 

un’ambiente affinché si tramuti in un’atmosfera non lasceranno mai il pensiero di, ad 

esempio, un architetto, allora la strada finora percorsa è certamente quella corretta. 

 
1 S. Mastandrea, Psicologia della percezione, cit., p. 195. 
2 S. Zeki, Inner Vision: An exploration of art and the brain, Oxford University Press, Oxford 1999; trad. 

it. di P. Pagli e G. De Vivo, La visione dall’interno. Arte e Cervello, Bollati Boringhieri, Torino 2007, p. 

244. 
3 E. Minkowski, Vers une cosmologie. Fragments philosophiques, Aubier-Montaigne, Parigi 1936; trad. 

it. di D. Tarizzo, Verso una cosmologia. Frammenti filosofici, Einaudi, Torino 2005. 



 
 

 

 

 

148 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

149 

 

 
Bibliositografia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Días de Barricada, 2021, [A]tmosfera Space, Codroipo; dettaglio su uno dei lucernai. 

«// Dìas de Barricada // what has been and will be no more. Explore the exhibition.»1 

 
1 Didascalia di un post a mosaico, a_tmosferaspace, [A]tmosfera, Instagram 27 novembre 2021. 



 
 
Bibliositografia 

 

150 

 

 

道德經, 道德经 (Daodejing), Tao Tê Ching, Il libro della Vita e della Virtù, trad. it. dal 

Francese, Adelphi, Milano 1973. 

 

AA. VV., Arqueología de las ciudades perdidas, Salvat, Pamplona 1986 

 

Aristotele, Fisica, libro I. 

 

Aristotele, Metafisica. 

 

Arnheim, R., Toward a Psychology of Art. Collected Essays, University of California 

Press, Berkeley-Los Angeles, 1966; Verso una psicologia dell’arte, trad. it. di R. Pedio, 

Einaudi, Torino 1969. 

 

Benjamin, W., Pariser passagen, 1982; I ‘passages’ di Parigi, a cura di R. Tiedemann, 

ed. it. a cura di E. Ganni, 2 voll. Einaudi, Torino 2000-2002. 

 

Böhme, H., Natur und Subjekt, Suhrkamp, Francoforte 1988. 

 

Bollnow, O. F., Das Wesen der Stimmungen, Klostermann, Francoforte 1965. 

 

Bonhoeffer, D., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, 

1943-1945, Tegel; Resistenza e resa. Lettere e scritti dal carcere, trad. it. di S. Bologna, 

Bompiani, Milano 1969. 

 

Brontë, C., Jane Eyre, Londra 1847, trad. it. di G. P. Galeazzi, Rizzoli, Milano 2003. 

 

Calvino, I., Le città invisibili, Mondadori, Verona 1993. 

 

Chiurazzi, G., Il Postmoderno,  Bruno Mondadori Editori, Milano 2002. 

 



 
 
Bibliositografia 

 

151 

 

Daudet, L., Melancholia, Parigi 1928; trad. it. di M. Russo, introduzione di G. Allegra, 

Novecento, Palermo 1989. 

 

Di Savoia, C. A., Statuto del Regno (Albertino), in Raccolta di tutte le costituzioni antiche 

e moderne, vol. I, Tipografia Cassone, Torino 1848. 

 

Düsing, K., Hegel e l’antichità classica, La Città del Sole, Napoli 2001. 

 

Espuelas, F., El clareo en el bosque. Reflexiones sobre el vacìo en arquitectura, 

Fundacìon Caja de Arquitectos, Barcelona 1999; trad. it. di Melotto B., Il Vuoto. 

Riflessioni sullo spazio in architettura, Christian Marinotti Edizioni, Milano 2004. 

 

Fuchs, T., Briefwechsel über Gefühle, in H. Schmitz, Was ist Neue Phänomenologie?, 

Koch, Rostock 2003. 

 

Garelli, G., La questione della bellezza, Einaudi, Torino 2016. 

 

Giedion, S., L’eterno presente: le origini dell’architettura, Feltrinelli, Milano 1969. 

 

Griffero, T., Atmosferologia: Estetica degli spazi emozionali, Mimesis, Milano-Udine 

2017. 

 

Großheim, M., Ludwig Klages und die Phänomenologie, Akademie Verlag, Belino 1994. 

 

Hasse, J., Die Wunden der Stadt: für eine neue Ästhetik unserer Städte, Passagen, Vienna 

2000. 

 

Hegel, G. W. F., Philosophie der Kunst. Vom Prof. Hegel. Sommer 1826. Nachschrift 

Karl Gustav Julius von Griesheim, in Gesammelte Werke, Bd. 28.2, herausgegeben von 

Walter Jaeschke, Hamburg, Meiner, 2018. 

 

Hegel, G. W. F., Wissenschaft der Logik, 1812-16; Scienza della logica, trad. it. di A. 

Moni, Laterza, Bari 1977. 

 



 
 
Bibliositografia 

 

152 

 

Hegel, G. W. F., Die Philosophie der Kunst. Nach dem Vortrage des Herrn Prof. Hegel. 

Im Sommer 1823. Berlin. Nachschrift Heinrich Gustav Hotho, in Gesammelte Werke, Bd. 

28.1, herausgegeben von Niklas Hebing, Hamburg, Meiner, 2015, trad. it. a cura di Paolo 

D’Angelo, Lezioni di estetica, Laterza, Roma-Bari 2000. 

 

Heidegger, M., Holzwege, 1950; Sentieri interrotti, a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia, 

Firenze 1968. 

 

Heidegger, M., Sein und Zeit, Halle, Germania 1927; Essere e Tempo, trad. it. di A. 

Marini, Mondadori, Milano 2019. 

 

Isozaki, A., Ma: Japanese Time-Space, in The Japan Architect; trad. it. di Melotto B. in 

Il Vuoto. Riflessioni sullo spazio in architettura, Christian Marinotti Edizioni, Milano 

2004. 

 

Izutsu, T., La filosofia del buddhismo zen; trad. it. di P. Nicoli, Ubaldini, Roma 1984. 

 

Klages, L., Ausdruckskunde, Einl. Von E. Frauchiger, Bouvier, Bonn (SW 6) 1964. 

 

Klages, L. Der Geist als Widerscher der Seele, 3Bande, Barth, Leipzig 1932. 

 

Klages, L., La natura della coscienza, Bompiani, Milano 1940. 

 

Leopardi, G., Dialogo di Plotino e di Porfirio, Firenze 1827. 

 

Lipps, H., Die menschliche Natur, Klostermann, Francoforte 1977. 

 

Löw, M., Reumsoziologie, Suhrkamp, Francoforte 2001. 

 

Mastandrea, S., Psicologia della percezione, Carocci, Roma 2017. 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

153 

 

Minkowski, E., Vers une cosmologie. Fragments philosophiques, Aubier-Montaigne, 

Parigi 1936; trad. it. di D. Tarizzo, Verso una cosmologia. Frammenti filosofici, Einaudi, 

Torino 2005. 

 

Merleau-Ponty, M., Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques, 1946; 

Il primato della percezione e le sue conseguenze filosofiche, a cura di R. Prezzo e F. 

Negri, Medusa, Milano 2004. 

 

Merleau-Ponty, M., Phénoménologie de la perception, 1945; Fenomenologia della 

percezione, trad. it. di A. Bonomi, Bompiani, Milano 2003. 

 

Neisser, U., Cognitive Psychology, 1967; Psicologia cognitivistica, trad. it. G. B. Vicario, 

Milano, Martello Giunti, 1976. 

 

Otto, R., Il sacro. L’irrazionale nell’idea del divino e la sua relazione al razionale, a cura 

di E. Buonaiuti, Morcelliana, Milano 1989. 

 

Pasqualotto, G., Estetica del vuoto. Arte e meditazione nelle culture d’Oriente, Marsilio 

Editori, Venezia 2020. 

 

Pedretti, B., Il progetto del passato. Memoria, conservazione, restauro, architettura, 

Mondadori, Milano 1997. 

 

Piana, G., Elementi di una dottrina dell’esperienza, Il Saggiatore, Milano 1979. 

 

Platone, Sofista. 

 

Protagora, DK 80 B 6°. 

 

Random, M., Giappone: la strategia dell’invisibile, ECIG, Genova 1988. 

 

Rizzolatti, G. e Sinigaglia, C., So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, 

Raffaello Cortina Editore, Milano 2006. 

 



 
 
Bibliositografia 

 

154 

 

Semper, G., Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder praktische 

Ästhetik, Francoforte, 1860; trad. it. di M. P. Arena, G. Hach, Lo stile nelle arti tecniche 

e tettoniche o estetica pratica, Laterza, Roma,1992. 

 

Shapp, W., Beiträge zur Phänomenologie der Wahrnehmung, mit einem Vorwort von T. 

Rolf, Klostermann, Francoforte 2004. 

 

Scheler, M., Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, 1916; Il 

formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, a cura di G. Caronello, San Paolo, 

Cinisello Balsamo 1996. 

 

Schmitz, H., Der Leib, der Raum und die Gefühle, Sirius, Bielefeld-Locarno 2007. 

 

Schmitz, H., Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bouvier, 

Bonn 1990. 

 

Schmitz, H., System der Philosophie, Band III.5, Die Wahrnehmung, Bouvier, Bonn 

1978. 

 

Schmitz, H., Wozu Neue Phänomenologie?, in M. Großheim (hg.), Wege zu einer voleren 

Realitat. Neue Phänomenologie in der Diskussion, Akademie Verlag, Berlino 1994. 

 

Silvestri, L. Il pensiero di María Zambrano, in Atti del Convegno internazionale di studi, 

Udine, 5-6 maggio 2004. 

  

Sutta Nipāta, 1119, in Canone Buddhista, trad. it. Torino 1968, vol. I. 

 

Tanizaki, J. 陰翳礼讃 ‘In'ei raisan’, 1933; trad. it. di G.C. Calza, Libro d’Ombra, Milano 

1982. 

 

Tellenbach, H., Geshmack und Atmosphäre, Muller, Salisburgo 1968. 

 

Udāna, III, Cfr. Anguttara-Nikāya, 5 voll., London 1966-79. 

 



 
 
Bibliositografia 

 

155 

 

Uexküll, von J. e Kriszat, G., Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, 

J. Springer, Berlino 1934; Ambiente e comportamento, trad. it. di P. Manfredi, intr. di. F. 

Mondella, Il Saggiatore, Milano 1967. 

 

Van der Rohe, M., Costruire (1923), in F. Neumeyer, Ludwig Mies van der Rohe. Le 

Architetture, gli scritti, Skira, Milano 1998. 

 

Van der Rohe, M., Discorso inaugurale in qualità di direttore del dipartimento di 

Architettura presso l’Armour Institute of Technology (1938), in F. Neumeyer, Ludwig 

Mies van der Rohe. Le Architetture, gli scritti, Skira, Milano 1998. 

 

Westwood, J., Atlante dei luoghi misteriosi, De Agostini, Novara 1988. 

 

Whitehead, A. N., Il processo e la realtà. Saggio di cosmologia, a cura di N. Bosco, 

Bompiani, Milano 1965. 

 

Zeki, S., Inner Vision: An exploration of art and the brain, Oxford University Press, 

Oxford 1999; trad. it. di P. Pagli e G. De Vivo, La visione dall’interno. Arte e Cervello, 

Bollati Boringhieri, Torino 2007. 

 

Zhuang-zi, trad. it. dal francese, Milano 1980. 

 

Zonta, L., Progetto Espositivo. Richiesta di Patrocinio con il Comune di Codroipo, 

Codroipo 2021. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

156 

 

 

 

Architecture and Urbanism, February 1998 Extra Edition, Peter Zumthor, a+u, Bunkyo-

ko 1998. 

 

De la Sota, A., testo di introduzione all’articolo: ‘1929/1986. Reconstrucción del 

Pabellón de Barcellona’, in Arquitectura, n. 261. 

 

Di Biase, P., Il Personaggio, in Il Ponte. Periodico del Medio Friuli, n. 1/gennaio 2022. 

 

ISTAT, Livelli di istruzione e partecipazione alla formazione | Anno 2020, 8 ottobre 

2021. 

 

Hobson, B., Wang Shu's Ningbo History Museum built from the remains of demolished 

villages, Dezeen, 18 agosto 2016. 

 

Koffka, K., Perception: an introduction to the Gestalt-theorie, in Psycholosical Bulletin, 

n. 19, 1922. 

 

McGetrick, B., Ningbo Historic Museum, in Domus, n. 922/febbraio 2009. 

 

Palladino, A., La poetica dello spazio. Parola a Edoardo Tresoldi, Artibune, 22 settembre 

2019. 

 

Stevens, P., Designboom interviews wang shu on historic heritage, identity, and long-

term planning, Designboom, 15 giugno 2018. 

 

Shu, W., Memory is deeper than symbols, in Architectural Review; Asia Pacific: The 

Residential Issue, n. 127, 3 ottobre 2012. 

 



 
 
Bibliositografia 

 

157 

 

Van der Rohe, M., intervista di P. Carter, Mies van der Rohe: An Appreciation on the 

Occasion, This Month, of his 75th Birthday, in Architectural Design, marzo 1966. 

 

Venezia, F., Teatros y antros. El Retorno del mundo subterráneo ala modernidad, in 

Quaderns d’Architectura i Urbanisme, n. 175. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

158 

 

 

Fotografia, Introduzione. 

https://www.mascontext.com/events/mas-context-spring-talks-2021/radical-logic/ 

 

Fotografie ed informazioni riguardo ai templi ed alle tradizioni giapponesi, Parte Prima 

| Il Concetto di Atmosfera. 

https://www.kenninji.jp/english/ 

https://japanwoodcraftassociation.com/2020/02/13/traditions-shikinen-sengu/ 

https://atelier3infrastructuresofautonomy.wordpress.com/2018/01/11/reflection-ise-

jingu-shikinen-sengu-reconstructing-tradition/ 

 

Elenco di paesi in ordine di densità di popolazione, Il Soggetto ed il Suo Sfondo. 

https://www.populationpyramid.net/it/population-size-per-country/2020/ 

 

Definizione di Meditare, Il Soggetto ed il Suo Sfondo. 

https://www.treccani.it/vocabolario/meditare/ 

 

Delineazione della figura di Zhuangzi, Il Soggetto ed il Suo Sfondo. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/zhuangzi_%28Dizionario-di-filosofia%29/ 

 

Delineazione dei caratteri dell’Atomismo, Il Soggetto ed il Suo Sfondo. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/atomismo_%28Dizionario-di-filosofia%29/. 

 

Definizione di Contorno in Numismatica, Il Soggetto ed il Suo Sfondo. 

http://lamonetatraarteevalori.blogspot.com/p/lessico-numismatico.html 

 

Definizione delle diverse fobie analizzate, Atmosfera come Spazio Emotivo. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/claustrofobia/ 

https://www.treccani.it/vocabolario/scotofobia/ 

https://www.treccani.it/enciclopedia/agorafobia 

https://www.ideegreen.it/paura-del-vuoto-101710.html 

 



 
 
Bibliositografia 

 

159 

 

Fotografia del Salk Institute, Atmosfera come Spazio Emotivo. 

https://mapio.net/pic/p-4109285/ 

 

Fotografia ed informazioni su Zimoun, Atmosfera come Spazio Emotivo. 

https://www.zimoun.net/cv/ 

 

Fotografia sull’Installazione di Luce e Suono, Atmosfera come Spazio Emotivo. 

https://www.luceweb.eu/2018/04/14/resonant-installazione-site-specific-per-il-museo-

ebraico-di-berlino/ 

 

Fotografia del Monaco sul Mare di Nebbia, Atmosfera come Spazio Emotivo. 

https://www.artesvelata.it/wp-content/uploads/2020/10/Caspar-David-Friedrich-

Monaco-sulla-spiaggia-arte-svelata-scaled.jpg 

 

Informazioni su Doxiadis+ ed Entangled Kingdoms, Un Timido Varco nella Sfera 

Psicologica. 

https://doxiadisplus.com/ 

https://www.labiennale.org/it/architettura/2021/emerging-communities/doxiadis 

 

Fotografia di Waterfall, Un Timido Varco nella Sfera Psicologica. 

https://mcescher.com/gallery/impossible-constructions/#iLightbox[gallery_image_1]/5 

 

Fotografia e didascalia del Guggenheim Museum, Parte Seconda | Discorrere con 

l’Architettura. 

http://www.jeannouvel.com/en/projects/gugghenheim-museum/ 

https://www.instagram.com/p/ByamY0LFzye/?igshid=976yriep4dgb 

 

Delineazione della figura di Leonardo da Vinci, Un Ponte che Collega. 

https://www.focus.it/cultura/storia/leonardo-da-vinci-genio-dalla-vita-

misteriosa#:~:text=Pittore%2C%20scienziato%2C%20naturalista%2C%20ingegnere,gli

%20passasse%20per%20la%20mente. 

 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

160 

 

Informazioni su Mtoto, Ricerca nel Profondo. 

https://www.nationalgeographic.com/science/article/childs-grave-is-the-oldest-human-

burial-found-in-

africa#:~:text=Mtoto's%20grave%20was%20found%20in,escarpment%20paralleling%2

0the%20Kenyan%20coast 

 

Informazioni sui tumuli presenti nel Medio Friuli, Ricerca nel Profondo. 

http://www.ipac.regione.fvg.it/aspx/ViewPercTematiciMappa.aspx?idAmb=122&idstte

m=10&idTem=49 

 

Fotografia dell’interno della tomba di Newgate, Ricerca nel Profondo. 

https://www.nytimes.com/2020/06/17/science/irish-archaeology-incest-tomb.html 

 

Informazioni sul Tesoro di Atreo, Ricerca nel Profondo. 

https://www.world-archaeology.com/features/treasury-of-atreus-at-mycenae/ 

 

Fotografia dell’interno della Piramide di Djoser, Ricerca nel Profondo. 

https://www.classicult.it/la-piramide-di-djoser-ritorna-dopo-14-anni-di-restauro/ 

 

Fotografia dell’interno della Tomba dei Rilievi, Ricerca nel Profondo. 

https://www.itineroma.it/visite-guidate/necropoli-etrusca-cerveteri/necropoli-

banditaccia-cerveteri-tomba-dei-rilievi/ 

 

Definizione di Minuto di Silenzio, La Ripresa di un Con-tenuto. 

https://www.avvenire.it/agora/pagine/ecco-come-e-nato-il-minuto-di-silenzio 

 

Fotografia dell’interno di Villa Katsura, La Ripresa di un Con-tenuto. 

http://hiddenarchitecture.net/villa-katsura/ 

 

Origine del termine Less is More, La Ripresa di un Con-tenuto. 

http://www.abstractconcreteworks.com/essays/lessismore/ls_s_mor.html 

 

Fotografia di Casa Farnsworth, La Ripresa di un Con-tenuto. 

https://composizioneunoa2014.files.wordpress.com/2014/10/a.jpg 



 
 
Bibliositografia 

 

161 

 

 

Citazioni e fotografie, Peter Zumthor / Bruder Klaus Field Chapel / Mechernich, 

Germania 2007. 

https://archello.com/project/bruder-klaus-field-chapel 

https://www.domusweb.it/it/architettura/2007/09/19/il-santo-e-l-architetto.html 

https://www.archdaily.com/106352/bruder-klaus-field-chapel-peter-zumthor 

https://www.phaidon.com/agenda/architecture/articles/2015/february/04/sacred-stories-

bruder-klaus-field-chapel/ 

https://www.thisispaper.com/mag/bruder-klaus-field-chapel-by-peter-zumthor 

 

Citazioni e fotografie, Wang Shu / Ningbo History Museum / Ningbo, China 2008. 

https://www.dezeen.com/2016/08/18/video-interview-wang-shu-amateur-architecture-

studio-ningbo-history-museum-movie/ 

https://www.domusweb.it/it/dall-archivio/2012/03/03/wang-shu-il-museo-di-storia-di-

ningbo.html 

 

Citazioni e fotografie, Edoardo Tresoldi / ARCHETIPO / Abu Dhabi, Emirati Arabi 2017. 

https://www.edoardotresoldi.com/works/archetipo/ 

 

Didascalie e fotografie su Dìas de Barricada, Parte Terza | [A]tmosfera. 

https://www.instagram.com/a_tmosferaspace/ 

 

Definizione di Nomenclatura, Una Nomenclatura non un Nome. 

https://www.treccani.it/vocabolario/nomenclatura/ 

 

Sottofondo sonoro Oaxaca 2006 No se Olvida, Diario del ‘Capitano’. 

https://www.youtube.com/watch?v=WaSm8m6EX04&ab_channel=jacquecristy 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
Bibliositografia 

 

162 

 

 



 
 

 

 

163 

 

 

 

 

 

La realizzazione di un elaborato di ottima fattura, in cui si va oltre la sola ricerca e 

comprensione degli argomenti trattati, risulta impossibile senza che vi sia coesione tra le 

parti che si trovano a collaborare. Sebbene la stesura di un testo che debba, 

necessariamante, colleagre molteplici discipline, autori, pensieri, teorie, ecc. non sia 

alquanto semplice, ben altra cosa è lo sviluppo di un’idea fino al suo effettivo prendere 

vita. Per questo motivo, sono lieto di rendere i miei sinceri ringraziamenti a tutti coloro 

che per la durata di questo percorso si sono trovati a dover rapportarsi, nel bene e nel 

male, con il sottoscritto. Senza molti di loro il progetto [A]tmosfera, ad esempio, e di 

conseguenza Dìas de Barricada, non sarebbero affatto stati possibili. 

 

Vorrei dunque rivolgere la mia gratitudine a costoro, a partire dallo stesso prof. Mario 

Farina; sebbene non sia cosa da farsi, seguendo alcune pratiche scaramantiche che 

repello fortemente, senza la sua presenza e volontà di seguire la mia necessità di 

esplorare il reame atmosferico, in una ricerca che trascende la sola architettura, nulla di 

questo si sarebbe mai verificato. Inoltre, egli stesso è stato, per un caso fortuito, parte di 

questo percorso, attraverso diversi stralci che hanno delineato alcuni dei carateri della 

teoria hegeliana. Seguono di conseguenza il prof. Luca Taddio ed il prof. Cristiano 

Tessari; il primo in quanto effettivo punto cardine nell’esplorazione estetica verso 

possibilità prima mai esplorate ed avermi prontamente consigliato numerosi testi e 

ricerce sulle quali poter indirizzare questo viaggio; ed il secondo in quanto, seppur in 

passato, mi ha esortato a non soffermarmi mai a quello che le righe di un volume, 

magari in modo superficiale, dicono, ed avermi inculcato la necessità di una specificità 

di linguaggio essenziale affinché i concetti che i temini indicano non vadano perduti; 

oltre ad avermi dato egli stesso alcuni dei titoli che hanno preso parte al discorso. 

Seguono Eliel David Pérez Martínez, per aver da tempo collaborato nello sviluppo 

dell’idea che sta dando anche ora i suoi frutti, ed, ovviamente, aver partecipato come 

artista principale alla mostra; Damiano Spagnolo, per essere una figura, oltre che un 

amico, sempre presente nelle iniziative che propongo, ed avermi aiutato nella 

progettazione e pubblicazione della grafica pubblicitaria ed alla sistemazione dello 

spazio. Sistemazione che ha visto anche Filippo Sant, Marco Chiarotto e Luisbert  



 
 

 

 

164 

 

 

Pecorari come manovalanza e compagnia indispensabile per la demolizione e 

riconfigurazione dello spazio. Poi Andrea Martinelli ed alla sua intera famiglia, per 

avermi concesso il loro vecchio magazzino affinchè si trasformasse sempre in un 

vecchio magazzino, ma di idee. Oltre al fatto di aver supportato le mie opinioni, ed aver 

esposto innumerevoli proposte d’allestimento. Così come anche Martina Malpasso, che 

oltre al supporto tecnico e burocratico, mi ha anche suggerito di trascrivere quello che 

poi è divenuto il Diario del Capitano. Ringrzio, inoltre, la dott.ssa Tiziana Cividini, per 

essere stata l’unica figura, a rappresentazione del Comune di Codroipo, ad essersi 

interessata al progetto e avermi dato le indicazioni necessarie per poter ottenere il 

Patrocinio e rispettare le normative Covid-19. Ed in ultimo, tutti coloro che sono passati 

a visitare Dìas de Barricada, dai chi per supporto morale o per darmi un attimo di pausa, 

come Ilaria de Chirico, sono sempre stati presenti a chi è passato poiché ha visto il 

cartellone all’ingresso, poiché come voi, ce n’è davvero pochi. La mia famiglia, che si 

estende anche ai miei più cari amici, merita un posto speciale. Per aver sopportato ogni 

mia caduta e, di conseguenza, fornire l’appoggio necessario per proseguire; aver 

studiato, condiviso i loro problemi con me, chiacchierato e passato assieme momenti 

atemporali; essere venuti a trovarmi ed aiutarmi alla mostra innumerevoli volte; e 

continuare ad esserci nonostante la mia costante assenza. 



 

UNIVERSITÀ IUAV DI VENEZIA 
 
DICHIARAZIONE DI CONSULTABILITA’ O NON CONSULTABILITA’ DELLA TESI 

 
(da inserire come ultima pagina della tesi/elaborato finale) 

 
Il/La sottoscritto/a ………………………………………….matr. n. ...…………….  
 
Il/La sottoscritto/a ………………………………………….matr. n. ...…………….  
 
Il/La sottoscritto/a ………………………………………….matr. n. ...…………….  
 
 
laureando/a/i -  diplomando/a/i  in  ………………………………………………...  
 
sessione ………………………… dell’a.a. …………….…………. 
 

DICHIARA/DICHIARANO 
 
che la sua/loro  tesi dal titolo: 
…………………………………………………………………………………………. 
…………………………………………………………………………………………. 
 
 è consultabile da subito 
 potrà essere consultata a partire dal giorno ………………….. 
 non è consultabile 
 
(barrare la casella della opzione prescelta) 
 
 
 
data …………………..      firma ……………………… 
 
         firma ……………………… 
 
         firma ……………………… 
 
 
 
  

Zonta Leonardo 292282

Architettura. Dipartimento di Culture del progetto.

Terza 2020/2021

04/03/2022

[A]tmosfera e Architettura. Ricerca e Comprensione di uno Spazio Emotivo. ​


